

لِمَّا هُوَ رَبٌّ  
فِي  
الْقَرِيبِ الْكَرِيمِ

إعداد  
خالد محمد حماة التعمري

إشراف  
الدكتور محمد آدم محمد صديق



**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

الْمَسْمَاعُ  
فِي  
الْقَرْآنِ الْكَرِيمِ

© مكتبة دار الزمان، ١٤٢٢ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الزعابير، غالب محمد رجا

الماء في القرآن الكريم - المدينة المنورة

٢٤٨ ص؛ ٢٤٧ سم

ردمك: ٠ - ٩ - ٩٣٢٩ - ٩٩٦٠

١- القرآن - مباحث عامة أ- العنوان

٢٢/٣٨٥٥ ديوبي ٢٢٩

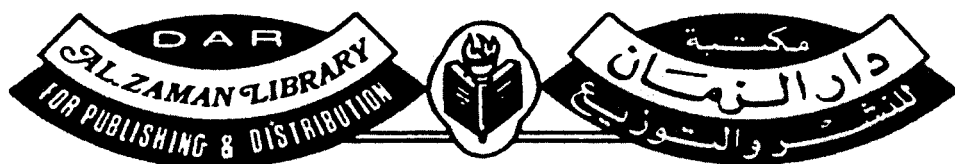
رقم الإيداع: ٢٢/٣٨٥٥

ردمك: ٠ - ٩ - ٩٣٢٩ - ٩٩٦٠

جميع الحقوق محفوظة

الطبعة الأولى

٢٠٠٣ م - ١٤٢٤ هـ



Medina Monawara - Al-Sittin Road - P.O. Box. 1556

المدينة المنورة - شارع الستين - ص.ب ١٥٥٦

TEL: 8366666 - FAX: 8383226

هاتف ٨٣٦٦٦٦٦ فاكس ٨٣٨٣٢٢٦

Kingdom of Saudi Arabia

المملكة العربية السعودية

## شكر وتقدير:

الحمد لله على نعمه وألائه، وفضله وتوفيقه في إعداد هذه الرسالة. ولا يسعني إلا أن أتوجه بالشكر والعرفان لأستاذى الدكتور محمد آدم محمد صديق الذى أعطاني من وقته الكثير، وأفادنى في توجيهاته وإرشاداته الدقيقة والذى لمست منه كل الحرص والرعاية من أجل إخراج هذه الرسالة على أحسن هيئة وحال. والله اسأل أن يحفظه ويرعااه وأن ينفع بعلمه المسلمين والمسلمات.

كما أتوجه بخالص شكري وعظيم امتناني لأستاذى الفاضل الدكتور أحمد خالد شكري الذى بذل جهداً كبيراً في قراءة هذه الرسالة ومراجعةها وتدقيقها دون كلل أو ملل حتى صارت على ما هي عليه الآن، والذى أتحفني بجانب علمه بخلقه الكريم وصبره الجميل سائلًا العلي القدير أن يكلأه بحفظه ورعايته، وأن يجزيه الجزاء الأوفر.

وأسأل الله تعالى أن يوفق والدى إلى ما يحبه ويرضاه، وأن يجعل جهدي هذا في ميزانهما يوم نلقاه. كذلك أتوجه بالشكر والعرفان إلى أسرتي وأهلي الذين لمست منهم كل مسؤولية وتقدير.

كما أتوجه بالشكر والعرفان للأستاذ علي محمد محمود على توجيهاته وتصياته، وللأخ محمد فواز زعابير على مشاركته في تدقيق هذا البحث، وللأستاذ مؤيد محمد حسين على طباعته وتنسيقه هذا البحث، وكذلكأشكر الأخوة والأخوات في كلية مجتمع عجلون الذين وفروا لي الكتب والمراجع.



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## المقدمة

الحمد لله الذي جعل من الماء كل شيء حي وجعل منه نسباً وصهراً وكان ربك قديراً . والصلوة والسلام على من جاء للعالمين بشيراً ونذيراً؛ بشر المؤمنين بجنات النعيم التي أعد الله لهم فيها أنهاراً وعيوناً وشراياً طهوراً، وأنذر الكافرين ب النار جهنم التي أعد الله لهم فيها عذاباً أليماً وماء حميماً وبعد:

فإنه أثناء بحثي عن موضوع يكون مناسباً لرسالة ماجستير في التفسير وعلوم القرآن وقع اختياري على عدة موضوعات أهمها الماء في القرآن الكريم ، وبعد الاطلاع على الآيات الكريمة التي تحدثت عن الماء أو تطرقت إليه والكتب العلمية التي بحثت هذا الموضوع قمت بترتيب خطة البحث ، وسرعان ما عرضت هذا الموضوع على جامعة أم درمان الإسلامية في جمهورية السودان وتمت الموافقة عليه بمشيئة الله تعالى .

### سبب اختيار الموضوع :

إن من الأسباب التي أدت إلى اختياري لهذا الموضوع نعمة هذه المادة التي أنعم الله بها على كل الكائنات الحية ، سواء كانت إنساناً أو حيواناً أو طائراً يطير بجناحيه أو بنياتاً، خصوصاً إذا علمنا أن ثلاثة أرباع سطح الكرة الأرضية يتكون من الماء ، وفي الماء نجى الله نوحأً وأهلك الكافرين من قومه ، وفي الماء أهلك الله فرعون ونجى موسى ، ومن الماء نجى الله يوئس ، وعلى سيدنا محمد - عليه الصلاة والسلام وعلى صحبه - أنزل الله ماءً من السماء ليطهرهم به وثبت به الأقدام ، هذا بالإضافة إلى الحقائق العلمية الموجودة في القرآن الكريم والتي اكتشفها العلم ، وأثبتتها في العصر الحديث ؛ من هنا جاء اختياري لهذا الموضوع . ومما زاد إصراري على اختيار هذا الموضوع زيادة حاجة

الإنسان لهذه المادة رغم وفرتها على سطح الأرض، وزرولها المتكرر من السماء؛ إلا أن سوء استخدام الإنسان لموارده وبعده عن طاعة ربها كان لهما الأثر الكبير في الوصول إلى هذا الحال؛ لذلك حاولت في بعض الفصول ربط الماء بطاعة الله تعالى.

#### الجهود السابقة :

وقد لاحظت أن معظم الذين كتبوا عن الماء وأفرودوه بالبحث والتفصيل هم من غير المسلمين، ولبعدهم عن رسالة الإسلام السماوية كان بحثهم علمياً صرفاً كدراسة البحار والمحيطات والأنهار والبحيرات وزروله من السماء بأشكاله المختلفة واستقراره على الأرض وفي باطنها وأهميته للكائنات الحية. وكان من الأولى والأجدر بعلماء المسلمين أن يتصدروا بحث هذا الموضوع بالتفصيل خصوصاً أن كتاب الله تعالى يزخر بالأيات التي تتحدث عن الماء. فقد كان بحثهم للماء بحثاً جزئياً، فالمفسرون إذا مروا بآية حول الماء فسروها، وعلماء الفقه بحثوا الماء من الناحية الفقهية كالطهارة، والغسل، والوضوء. وبعضهم الآخر يبحث عنه من الناحية العلمية فبقيت الجهود متفرقة. وقد حاولت في هذا البحث دراسة الماء من الناحية الكونية والعلمية والتفسيرية والقصصية، وعن علاقة الماء بطاعة الله تعالى، مع التطرق إلى بعض اللفتات التي لها علاقة بهذا الموضوع - وجدير بالذكر أنني لم أتناول في هذا البحث الماء من الناحية الفقهية - وقد حاولت إثراء هذا البحث بعدد من الأحاديث النبوية الشريفة التي لها صلة بهذا الموضوع.

#### منهج البحث :

لقد اتبعت لإعداد هذه الرسالة منهجاً علمياً منظماً حاولت فيه -قدر المستطاع - الوصول إلى بحث يكون نافعاً لي ولمن أراد الانتفاع به، وكان أول عمل قمت به تجميع الآيات الكريمة التي تتعلق بالماء، وقراءة معانيها من كتب التفسير، كما رجعت إلى المراجع والكتب العربية والأجنبية التي تكلمت عن الماء أو تطرقت إليه؛ وعلى ضوء ذلك قمت بترتيب هذه الرسالة على النحو التالي :

#### محتوى الرسالة :

تم تقسيم الرسالة إلى ستة فصول وخاتمة بالإضافة إلى المقدمة والتمهيد، وكل فصل من هذه الفصول تم تقسيمه إلى مباحث، والباحث قسمت إلى فروع وذلك

حسب ما تقتضيه طبيعة المادة العلمية لكل موضوع.

التمهيد:

تم فيه بيان الألفاظ التي يُعبر فيها عن الماء في القرآن الكريم، أو التي لها صلة بالماء؛ وقد تم ترتيبها حسب تعلقها ببعضها أحياناً، وحسب الأهمية أحياناً أخرى بدءاً بالماء.

**الفصل الأول: الماء والكون.** ويتضمن ثلاثة مباحث:

**المبحث الأول: الماء والحياة بين القرآن والعلم**؛ وقد يُبيّن فيه أهمية الماء للحياة ودور الماء في العلاج والطهارة ونزوله بقدر من السماء.

**المبحث الثاني: دور الماء في التاريخ والحضارة**؛ تم الحديث في هذا المبحث عن دور الماء في حضارة الشعوب وحياتها مع ضرب الأمثلة لذلك.

**المبحث الثالث: دورة الماء في الطبيعة**؛ تم الحديث في هذا المبحث عن الماء والرياح، وعن التبخر، وعن أشكال نزوله من السماء إلى الأرض.

**الفصل الثاني: الأمثال التي ذكر فيها الماء في القرآن الكريم**؛ تم التمهيد لهذا الفصل بتعريف المثل وفوائده، وتقسيمه إلى أربعة مباحث:

**المبحث الأول: المثل المائي للمؤمنين**؛ تم الحديث في هذا المبحث عن النفقه التي تبذل ابتعاغاً مرضات الله وتمثيلها بالجنة التي تكون على ربوة وتؤتي أكلها ضعفين عندما يأتيها الوابل، فإن لم يصبهَا وابل فطل.

**المبحث الثاني: المثل المائي للكافرين**؛ تم الحديث فيه عن دعاء الكافرين لغير الله، وبيان قسوة قلوب المشركين، وعن أعمال الكافرين التي ما هي إلا عن وهم وخيال.

**المبحث الثالث: المثل المائي للمنافقين**؛ في هذا المبحث ومن خلال بعض الأمثال التي ضربها القرآن في حق المنافقين، تم بيان حقيقة أعمال المنافقين التي لم تكن لأجل الله تعالى. ومن خلال الأمثال المائية تم بيان أحوال المنافقين المضطربة التي لا تستقر على حال.

**المبحث الرابع: المثل المائي للحق**؛ تم الحديث في هذا المبحث عن الحق ورسوخه وتصوирه بأجل صوره التي تدفع المرء إلى المبادرة إليه والدفاع عنه وتدفعه أيضاً إلى النفور من الباطل ومحاربته؛ وأن الباطل وإن علا بعض الأحيان فما هو إلا عبارة عن زيف يضمحل.

**المبحث الخامس:** المثل المائي للدنيا؛ من خلال الأمثال المائية للدنيا يدرك المرء هوان الدنيا وسرعة زوالها وانقضائها وهذا ما تم بيانه في هذا المبحث.

**الفصل الثالث:** الماء في القصص القرآني؛ وقد قسم إلى سبعة مباحث:

**المبحث الأول:** الماء في قصة نوح - عليه السلام؛ تم الحديث في هذا المبحث عن دعوة نوح لقومه وصناعته الفلك، وحواره مع ابنه وعن الطوفان، وعن المكان الذي رست عليه السفينة، وعن أقوال العلماء في عموم الطوفان.

**المبحث الثاني:** الماء في قصة صالح - عليه السلام؛ وقد بين فيه سبب قسمة الماء بينهم وبين الناقة، والتحذير من الاعتداء عليها.

**المبحث الثالث:** الماء في قصة موسى -عليه السلام- وفرعون؛ تم الحديث فيه عن بروز الحدث المائي مع موسى ونجاة موسى من فرعون ومن اليم، ووروده ماء مدین وانفلاق البحر، ونجاته وقومه، وغرق فرعون وجنته، وانفجار الماء من الحجر.

**المبحث الرابع:** الماء في قصة موسى والخضر-عليهما السلام؛ تم الحديث فيه عن الحوت الذي تزود به موسى والفتى، ولقاء موسى بالخضر، والأحداث المائية التي جرت معهما.

**المبحث الخامس:** قصة القرية التي كانت حاضرة البحر؛ تم الحديث في هذا المبحث عن انتهاك اليهود لحرمة يوم السبت ومسخهم.

**المبحث السادس:** الماء في قصة يونس-عليه السلام؛ تم الحديث فيه عن البلاء الذي وقع على يونس، والمكان الذي جرت فيه هذه الأحداث.

**المبحث السابع:** الماء في غزوة بدر؛ تم الحديث فيه عن بروز الحدث المائي في هذه الغزوة، ودور الماء في ساحة المعركة.

**الفصل الرابع:** البحار والأنهار في القرآن الكريم؛ تم تقسيمه إلى عدة مباحث:

**المبحث الأول:** صيد البحر واستخراج الحلبي من البحار والأنهار؛ تم الحديث فيه عن الكائنات البحرية وصيدها؛ بدءاً بالسمك والحيتان وانتهاءً بالإسفنج واللؤلؤ والمرجان.

**المبحث الثاني:** الفلك التي تجري في البحر، وتسخير البحر للإنسان.

**المبحث الثالث:** الإعجاز العلمي في البحار؛ تم الحديث فيه عن الأمواج وأنواعها وعن ظلمات البحر، والدقائق العلمية التي اكتشفها العلم الحديث وأشار إليها القرآن الكريم قبل ذلك.

**المبحث الرابع:** الآيات التي ذُكر فيها البحر مع البر؛ تم الحديث فيه عن علم الله ما في البحر والبر وعن الإنسان في البحر والبر وحاله بين الرخاء والشدة، والاهتداء في ظلمات البر والبحر وفساد البر والبحر.

**المبحث الخامس:** مصير البحار يوم القيمة؛ تم الحديث فيه عن كيفية اشتعال النار في الماء، وأقوال العلماء في تسجير البحار وتغييرها يوم القيمة.

**الفصل الخامس:** السحاب والسماء؛ قسم هذا الفصل إلى مباحثين:

**المبحث الأول:** الرياح والسحاب والإعجاز العلمي في آيات السحاب، بُيّن فيه أقوال العلماء في العصر الحديث عن الدقائق العلمية في الرياح والسحاب التي تضمنها كتاب الله، وأشار إليها قبل أن يكتشفها العلم الحديث.

**المبحث الثاني:** الماء والسماء وعلاقتهما بطاعة الله؛ تم الحديث في هذا المبحث عن علاقة الماء بطاعة الله، وأن الماء قد يكون فتنة وقد يكون بلاء، وعن نزول الماء بقدر من السماء إلى الأرض.

**الفصل السادس:** الماء يوم القيمة؛ تم تقسيم هذا الفصل إلى مباحثين:

**المبحث الأول:** الماء في الجنة؛ تم الحديث فيه عن أنهار الجنة وعيونها، وعن نهر رسول الله ﷺ، وعن شراب أهل الجنة.

**المبحث الثاني:** الماء في النار؛ تم الحديث فيه عن استغاثة أهل النار بأهل الجنة للحصول على الماء، وعن ماء أهل النار وتعذيبهم به.

وإني لأرجو الله تعالى أن أكون قد وفقت في اختياري لهذا الموضوع وطريقة عرضه، وقد بذلت فيه ما أرجو إليه تعالى أن يجعله في ميزان حسناتي يوم القيمة، فإذا حصل مني تقصير فذلك من طبع البشر.

والله أعلم أن ينفعنا بما علمنا، وأن يهدينا، ويهدى بنا، والله الهادي إلى الحق والصراط المستقيم.

الباحث

غالب محمد رجا الزعairy

## تمهيد

### ألفاظ الماء في القرآن الكريم:

أطلق القرآن الكريم على الماء أكثر من اسم ولفظ، تكرر ذكر الكثير منها، وبما أن الماء هو الاسم الرئيس الجامع، وهو عنوان هذا البحث والأكثر تكراراً في القرآن كان الأولى بالحديث أولاً.

الماء: هو الذي يشرب الهمزة فيه مبدلة من الهاء، في موضع اللام، وأصله موه بالتحريك؛ لأنه يجمع على أمواه في القلة ومياه في الكثرة، والنسبة إلى الماء، مائي، وإن شئت ماوياً<sup>(١)</sup>. قال تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّبَرِّكًا فَأَتَيْنَا يَهُهُ جَنَّتَيْ وَحَبَّ الْحَصِيدِ﴾<sup>(٢)</sup>؛ ويدرك أن هذا اللفظ تكرر ثلاثة وستين مرة في القرآن الكريم<sup>(٣)</sup>.

النطفة: «الماء الصافي ويعبر بها عن ماء الرجل»<sup>(٤)</sup>. قال تعالى: ﴿يَكَانُهَا آنَاسٌ﴾

(١) انظر الجوهرى: إسماعيل بن حماد - الصباح - الجزء السادس - ص ٢٥٠ - ٢٢٥١ - الطبعة الثانية - بيروت - ١٣٩٩-١٩٧٩ - دار العلم للملائين.  
- الرازى: محمد بن أبي بكر بن عبد القادر - مختار الصحاح - ص ٢٦٧ - إخراج: دائرة المعاجم في مكتبة لبنان - ١٩٨٦.

(٢) سورة ق: ٩ . والسماء: كل ما علاك فأظللك؛ ومنه قيل لسقف البيت: سما. والسماء المطر؛ سمي به لنزله من السماء. قال أحد الشعراء:

إذا سقط السماء بأرض قومٍ رعيناه وإن كانوا غضاباً

انظر: «القرطبي» - أبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري الجامع لأحكام القرآن - الجزء الأول - ص ١٥١ الطبعة الخامسة ١٩٩٦ - دار الكتب العلمية - بيروت».

(٣) البنداق: د. محمد صالح، هداية الرحمن للفاظ وأيات القرآن، ص ٣٦٢ - ٣٦٣ - الطبعة الثانية، ١٤٠١ هـ ١٩٨١ م - مشورات دار الآفاق الجديدة- بيروت.

(٤) الراغب الأصفهانى: أبو القاسم الحسن بن محمد - المفردات في غريب القرآن. ص ٤٩٨ - تحقيق: محمد خليل عيتاني - الطبعة الأولى - ١٤١٨ هـ ١٩٩٨ م - دار المعرفة بيروت - لبنان.

إِن كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ<sup>(١)</sup>.

المعنى: «ماء الرجل، وهو مشدد، والمذى والودي مخففان»<sup>(٢)</sup>؛ قال تعالى: «أَلَّا يَكُنْ نُطْفَةٌ مِّنْ مَّا يُمْتَنَى»<sup>(٣)</sup>.

المطر: «الماء المنسكب من السحاب، والمَطْرُ: ماء السحاب، والجمع أمطار». ومطرهم السماء تمطرهم مطراً وأمطرتهم: أصابتهم بالمطر»<sup>(٤)</sup>؛ وقد جاء لفظ المطر في القرآن الكريم للعذاب والنkal؛ قال تعالى: «وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ مَطْرًا فَسَاءَ مَطْرُ الْمُنْدَرِينَ»<sup>(٥)</sup>، وقال تعالى: «وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّنْ سِجِيلٍ»<sup>(٦)</sup>.

الغيث: «المطر»<sup>(٧)</sup>. قال تعالى: «وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَطَّعُوا وَيَنْشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ أَلَوَّنُ الْحَمْيَدِ»<sup>(٨)</sup>، ويلاحظ أن لفظ الغيث استعمل في القرآن الكريم في الخير على النقيض من المطر، «وسمى الغيث غيثاً لأنه يغوث»<sup>(٩)</sup>.

الوَدْقُ: «المطر كله شديدة وهيئة»<sup>(١٠)</sup>. قال تعالى: «فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ»<sup>(١١)</sup>.

أي يخرج «من وسطه وهو مخارج القطر»<sup>(١٢)</sup>.

البرَدُ: «كريات ثقيلة من الجليد الشفاف تسقط من سحب المزن الركامي، وغالباً

(١) سورة الحج: ٥.

(٢) الجوهرى - الصحاح، الجزء السادس، ص ٢٤٩٧.

(٣) سورة القيامة: ٣٧.

(٤) ابن منظور: أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم الأفريقي المصري - لسان العرب - الجزء الخامس - ص ١٧٨ دار صادر - بيروت.

(٥) سورة النمل: ٥٨.

(٦) سورة الحجر: ٧٤.

(٧) الراغب الأصفهاني - المفردات - ص ٣٦٨.

(٨) سورة الشورى: ٢٨.

(٩) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن - الجزء السادس عشر ص ٢٠.

(١٠) ابن منظور: لسان العرب - الجزء العاشر - ص ٣٧٣.

وانظر: الجوهرى - الصحاح - الجزء الرابع - ص ١٥٦٣.

(١١) سورة التور: ٤٣.

(١٢) الخازن: علاء الدين محمد بن إبراهيم البغدادي - لباب التأويل في معاني التنزيل - الجزء الثالث - ص ٣٠٠ - الطبعة الأولى - ١٩٩٥ - دار الكتب العلمية - بيروت.

ما تصاحبها عواصف<sup>(١)</sup> راعده... .»<sup>(٢)</sup>. قال تعالى: «وَيُنَزَّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جَبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَىٰ»<sup>(٣)</sup>.

الصَّيْب: «السحاب ذو الصوت. وصاب أي نزل»<sup>(٤)</sup>. «أَوْ كَصِيبٌ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ طَلَّتْ وَرَعَدْ وَرَقْ»<sup>(٥)</sup>.

الوابل: «الوابل والوابل: المطر الشديد الضخم القطر»<sup>(٦)</sup>. قال تعالى: «فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَأَيْلُ فَطَلْ»<sup>(٧)</sup>.

الطل: «أخف المطر وأضعفه ثم الرذاذ ثم البعش»<sup>(٨)</sup>، وقيل: هو الندى. وقيل: فوق الندى دون المطر»<sup>(٩)</sup>، قال تعالى: «فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَأَيْلُ فَطَلْ»<sup>(١٠)</sup>.

الشراب: الشرب: الماء، والجمع أشراب. والشراب: ما شرب من أي نوع كان وعلى أي حال كان<sup>(١١)</sup>. قال تعالى: «هَذَا مُغَنِّثٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ»<sup>(١٢)</sup>.

السراب: هو الذي يجري على وجه الأرض<sup>(١٣)</sup> كأنه الماء؛ يكون عادة نصف

(١) يقال عصفت الريح أي إذا اشتتد هبوبها، وريح عاصف: شديدة الهبوب.

انظر «ابن منظور - لسان العرب - الجزء التاسع - ص ٢٤٨».

(٢) تونى: د. يوسف - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٣٦٥ - دار الفكر العربي ١٩٦٤.

(٣) سورة التور: ٤٣.

(٤) الجوهرى: الصحاح - الجزء الأول - ١٦٤.

وانظر الرازى: محمد بن أبي بكر - مختار الصحاح - ص ١٥٦.

(٥) سورة البقرة: ١٩.

(٦) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الحادى عشر - ص ٧٢٠.

(٧) سورة البقرة: ٢٦٥.

(٨) البعش: «المطرة الضعيفة». «الجوهرى - الصحاح - الجزء الثالث - ص ٩٩٦».

(٩) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الحادى عشر - ص ٤٠٥.

(١٠) سورة البقرة: ٢٦٥.

(١١) انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ٤٨٨.

(١٢) سورة ص: ٤٢.

(١٣) الأرض: إحدى الكواكب الثمانية الرئيسة من المجموعة الشمسية، ويأتي ترتيبها الخامسة من حيث الحجم، والثالثة من حيث البعد عن الشمس. وينطوي قشرتها غلاف يعرف باسم (الغلاف الصخري) ويحتل الجزء الأكبر منه مسطحات مائية (الغلاف المائي)، ويعحيط بالأرض الغلاف الغازي، أو الغلاف الجوى.

«تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٢٣».

النهار<sup>(١)</sup>. قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَغْنَاهُمْ كُثُرٌ يَقِيعَةٌ يَحْسَبُهُ الظَّمَانُ مَاءً حَقَّ إِذَا  
جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا﴾<sup>(٢)</sup>.

البحر: «الماء الكبير؛ ملحاً كان أو عذباً؛ وهو خلاف البر؛ سمي بذلك لعمقه واسعه، وقد غلب على الملح حتى قل في العذب. وجمعه أبحر وبحور وبحار»<sup>(٣)</sup> قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ الَّذِي سَخَّرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلُكَ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

اليم: «أجمع أهل اللغة أن اليم هو البحر»<sup>(٥)</sup>. قال تعالى: ﴿فَإِذَا خَفِتِ عَلَيْهِ  
فَكَأْلِيقِيهِ فِي الْيَمِ﴾<sup>(٦)</sup>.

النهر: النهر والتهُرُ واحد، والجمع أنهارٌ ونُهُرٌ ونُهُورٌ، ونهَر الماء إذا جرى في الأرض وجعل لنفسه نهراً؛ وكل كثير قد جرى فقد نهر واستنهر، والناهور: السحاب<sup>(٧)</sup>. قال تعالى: ﴿وَبَيْسِرُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي مِنْ  
خَنْقَهَا أَنْهَرٌ﴾<sup>(٨)</sup>.

السحاب: «والسحابة: الغيم. والسحابة: التي يكون عنها المطر؛ سمي بذلك لأن سحابها في الهواء، والجمع سحائب وسحاب وسحب»<sup>(٩)</sup>. قال تعالى: ﴿إِذَا تَرَأَ  
اللَّهُ يُرْسِي سَحَابًا ثُمَّ يُوَلِّهُ بَيْنَمَا ثُمَّ يَجْعَلُهُ رَكَاماً﴾<sup>(١٠)</sup>.

(١) انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ٤٦٥.  
- الجوهرى - الصحاح - الجزء الأول - ص ١٤٧.

(٢) سورة النور: ٣٩.

(٣) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الرابع - ص ٤١.

(٤) سورة الجاثية: ١٢.

(٥) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الرابع - ص ٤٢.

(٦) سورة القصص: ٧.

(٧) انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء الخامس - ص ٢٣٦ - ٢٣٧.

- الجوهرى - الصحاح - الجزء الثاني - ص ٨٤٠.

(٨) سورة البقرة: ٢٥.

(٩) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ٤٦١.

وانظر الفيروز آبادى: مجد الدين محمد بن يعقوب - القاموس المحيط - الجزء الثاني -  
ص ١٣٩ - ١٤٠ - دار الجيل - بيروت.

(١٠) سورة النور: ٤٣.

المعصرات: «السحائب التي تعتصر بالمطر؛ أي تصب، وقيل التي تأتي بالإعصار»<sup>(١)</sup>. قال تعالى: «وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصَرَاتِ مَاءً نَجَاجًا»<sup>(٢)</sup>.

الغمام: الغماممة بالفتح: السحابة، والجمع غمام وغمائم، وسحاب أغمٌ: لا فرجة فيه ومنه قوله تعالى: «وَظَلَّلَنَا عَلَيْهِمُ الْفَنَمُ»<sup>(٣)</sup>، والغمام الغيم الأبيض، وإنما سمي غماماً؛ لأنه يغم السماء؛ أي يسترها<sup>(٤)</sup>.

الكِسْفُ: «وَكَسْفُ السَّحَابَ وَكَسْفُهُ: قطعه، وقيل إذا كانت عريضة فهي كِسْفٌ»<sup>(٥)</sup>. قال تعالى: «وَإِنْ يَرُوا كِسْفًا مِنَ السَّمَاءِ سَاقِطًا يَقُولُوا سَحَابٌ مَرْكُومٌ»<sup>(٦)</sup>.

المزن: «السحاب عامة، وقيل: السحاب ذو الماء، واحدته مزنة، وقيل المزنة السحابة البيضاء والجمع مزن»<sup>(٧)</sup>. قال تعالى: «إِنَّمَا أَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمَرْأَةِ أَنَّمَّا تَنْهَى  
عَنِ الْمُنْزَلِوْنَ»<sup>(٨)</sup>.

**اللفاظ القرآنية تدل على الماء:**

البَرْ: القليب، مؤنث، والجمع آبار، فإذا كُثِرتْ فهي البَلَار<sup>(٩)</sup>. قال تعالى: «وَيَئِرُّ مُعَطَّلَةً وَقَصِيرٍ مَشِيدَه»<sup>(١٠)</sup>.

الجب: «البَرْ مذكُور... وقيل هو البَرْ الكثيرة الماء البعيدة القدر»<sup>(١١)</sup>. قال تعالى: «وَالْقَوْهُ فِي غَيَّبَتِ الْجُجِّ يَلْقَطُهُ بَعْضُ أَسْيَارَه»<sup>(١٢)</sup>؛ أي: «في قعره، سمي بها

(١) الراغب الأصفهاني - المفردات - ص ٣٣٩.

(٢) سورة النبأ: ١٤.

(٣) سورة الأعراف: ١٦٠.

(٤) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الثاني عشر - ص ٤٤٣ - ٤٤٤.

(٥) ابن منظور - لسان العرب - الجزء التاسع - ص ٢٩٩.

(٦) سورة الطور: ٤٤، «والرَّكَامُ: جمع شيء فوق شيء حتى يصير ركاماً مركماً كركام الرمل». «الفيريوز آبادي - القاموس المحيط - الجزء الرابع - ص ١٢٣».

(٧) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الثالث عشر - ص ٤٠٦.

وانظر: الجوهرى - الصحاح - الجزء السادس - ص ٢٢٠٣.

(٨) سورة الواقعة: ٦٩.

(٩) انظر ابن منظور - لسان العرب - الجزء الرابع - ص ٣٧.

(١٠) سورة الحج: ٤٥.

(١١) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ٢٥٠.

(١٢) سورة يوسف: ١٠.

لغيوبته عن أعين الناظرين»<sup>(١)</sup>.

العين: «التي يخرج منها الماء. والعين: ينبع الماء الذي ينبع من الأرض ويجري، مؤنث، والجمع أعين وعيون. ويقال غارت عين الماء وعين الركبة: مفجر مائها ومنبها»<sup>(٢)</sup>.

قال تعالى: «فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَّةٌ»<sup>(٣)</sup>.

فار التنور: «نبع الماء منه وارتفاع كالقدر تفور»<sup>(٤)</sup>، «والعرب تسمى وجه الأرض تنوراً»<sup>(٥)</sup> وكان نبع الماء من الأرض إيذانا بيده الطوفان قال تعالى: «حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ الْتَّنُورُ»<sup>(٦)</sup>.

البيع: نَبَعَ الماء وَبَيْعٌ، وينبوعه: مَفْجُرُهُ . والينبوع: الجدول الكثير الماء، وكذلك العين<sup>(٧)</sup> قال تعالى: «أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَّكَهُ يَنْبَغِي فِي الْأَرْضِ»<sup>(٨)</sup>. السيل: الماء الكثير السائل وجمعه سيل. ومَسِيلُ الماء جمعه أَمْسِيلٌ: وهي مياه الأمطار إذا سالت<sup>(٩)</sup>. قال تعالى: «فَاحْتَمِلُ الْسَّيْلَ زِيدًا رَّبِيعًا»<sup>(١٠)</sup>.

المغسل: وهو الماء الذي يغسل به<sup>(١١)</sup>. قال تعالى: «هَذَا مُغَسَّلٌ بَارِدٌ وَشَرِبٌ»<sup>(١٢)</sup>.

(١) البيضاوي - ناصر الدين أبو سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٤٧٧ - الطبعة الأولى ١٩٨٨ - دار الكتب العلمية - بيروت.

(٢) انظر ابن منظور لسان العرب - الجزء الثالث عشر - ص ٣٠٣  
وانظر الفيروز آبادي - القاموس المحيط - الجزء الرابع - ٢٥٣.

(٣) سورة الغاشية: ١٢.

(٤) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٤٥٦.

(٥) القرطي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ص ٢٤.

(٦) سورة هود: ٤٠.

(٧) انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء الثامن - ص ٣٤٥.

- الفراهيدي - أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد - العين - الجزء الثاني - ص ١٦٠ تحقيق:  
د. مهدي المخزومي و د. إبراهيم السامرائي - دار الكتب العلمية - بيروت.

(٨) سورة الزمر: ٢١.

(٩) انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء الحادي عشر - ص ٣٥١.

(١٠) سورة الرعد: ١٧.

(١١) انظر: البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٣١٣.

(١٢) سورة ص: ٤٢.

أودية: «جمع واد وهو كل منفرج بين جبلين أو نحوهما»<sup>(١)</sup>. قال تعالى: ﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَسَّاتَ أَوْيَةً يُقَدِّرُهَا﴾<sup>(٢)</sup> وقد نكرت الأودية «لأن المطر لا يأتي إلا على طريق المناوبة بين البقاع، فيسيل بعض أودية الأرض دون بعض»<sup>(٣)</sup>.

### اللفاظ القرآنية تدل على الماء وغيره:

الرزق: قال تعالى: ﴿وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزْقٍ فَأَخِي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾<sup>(٤)</sup> وقال تعالى: ﴿وَيُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ رِزْقًا﴾<sup>(٥)</sup> «يعني المطر؛ فإنه سبب الأرزاق»<sup>(٦)</sup> وقال تعالى: ﴿وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَعَزَّزَ فِي الْأَرْضِ وَلَكِنْ يُنَزِّلُ يُقْدِرُ مَا يَشَاءُ إِنَّمَا يَعْبَادُهُ خَيْرٌ بَعْيَرٍ﴾<sup>(٧)</sup> وقيل: أراد بالرزق المطر الذي هو سبب الرزق؛ أي لو أدام المطر لشاغلوا به عن الدعاء، فقبض تارة ليتضارعوا وبسط أخرى ليشكروا<sup>(٨)</sup>.

بركات: قال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ مَأْتُوا وَاتَّقُوا لَفَتَحَنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ﴾<sup>(٩)</sup>.

والبركات هنا: المطر والنبات<sup>(١٠)</sup>.

رحمة: قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْفَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَشْرُرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ

(١) الشوكاني - محمد بن علي بن محمد - فتح القدير الجامع بين الرواية والدرایة في علم التفسير - الجزء الثالث - ص ٩١ - طبعه وصححه أحمد عبد السلام - الطبعة الأولى - ١٩٩٤ م - دار الكتب العلمية - بيروت.

(٢) سورة الرعد: ١٧.

(٣) الزمخشري - أبو القاسم جار الله محمود بن عمر بن محمد - الكشاف عن حقائق غواضن التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل - الجزء الثاني - ص ٥٠٣ - رتبه وصححه محمد عبد السلام شاهين - الطبعة الأولى ١٩٨٥ - دار الكتب العلمية - بيروت.

(٤) سورة الجاثية: ٥.

(٥) سورة غافر: ١٣.

(٦) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٦٥.

وانظر: البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٣٣٦.

(٧) سورة الشورى: ٢٧.

(٨) انظر القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء السادس عشر - ص ١٩.

(٩) سورة الأعراف: ٩٦.

(١٠) انظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ١٢٩.

- البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٣٥١.

**الْحَمِيدُ**)<sup>(١)</sup> قيل الرحمة هنا: المطر<sup>(٢)</sup>. وقال تعالى: **﴿فَانظُرْ إِلَيْنَا أَثْرَ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفَ يَعْنِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾**<sup>(٣)</sup>. فـ«رحمة الله هي الغيث، وأثرها النبات»<sup>(٤)</sup>.

**الفاظ قرآنية لها علاقة بالماء:**

**البرق:** «الذى يلمع في الغيم، وجمعه برق»<sup>(٥)</sup> قال تعالى: **﴿لَيَكُادُ سَنَانًا يَرْقِبُهُ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَرِ﴾**<sup>(٦)</sup>.

**الرعد:** «صوت السحاب... وقيل رَعَدَتْ السماء وبرقت وأرعدت وأبرقت؛ ويكنى بها عن التهديد»<sup>(٧)</sup>. قال تعالى: **﴿وَيَسْتَیْعُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ﴾**<sup>(٨)</sup>.

**الشتاء:** قال تعالى: **﴿رِحْلَةُ الْشَّتَاءِ وَالصَّيفِ﴾**<sup>(٩)</sup>. الرحلة: الارتحال؛ وكانت قريش تسير إحدى الرحلتين إلى اليمين في الشتاء؛ لأنها بلاد حامية، والرحلة الأخرى في الصيف إلى الشام لأنها بلاد باردة<sup>(١٠)</sup>.

**الزبد:** «الذى يعلو الماء فإنه يضمحل ويعلق بجنبات الأودية وتدفعه الرياح»<sup>(١١)</sup>،

(١) سورة الشورى: ٢٨.

(٢) انظر: القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء السادس عشر - ص ٢٠.  
- الجلالين - جلال الدين محمد بن أحمد المحملي - جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي - تفسير الجلالين ص ٦٤٣ - دار المعرفة بيروت ١٤٠٢ هـ ١٩٨٢ م.  
وقوله تعالى: **﴿وَيَسْتَرُ رَحْمَتَهُ﴾** أي بررات الغيث ومنافعه وما يحصل به من الخصب، ويجوز أن يزيد رحمته في كل شيء، كأنه قال: ينزل الرحمة التي هي الغيث، وينشر غيرها من الرحمة الواسعة.

انظر «الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٢١٨».

(٣) سورة الروم: ٥٠.

(٤) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٤٧٠.

(٥) ابن منظور - لسان العرب - الجزء العاشر - ص ١٤.

(٦) سورة النور: ٤٣. «السنا مقصور: ضوء البرق».  
«الجوهري - الجزء السادس - ص ٢٣٨».

(٧) الراغب الأصفهاني - المفردات - ص ٢٠٣.

(٨) سورة الرعد: ١٣.

(٩) سورة قريش: ٣.

(١٠) انظر: القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء العشرون - ص ١٤٠.

(١١) المصدر السابق - الجزء التاسع - ص ٢٠٠.

و«الرُّبُدُ اشتق منه لمشابهته إياه في اللون»<sup>(١)</sup>. قال تعالى: «فَاحْتَلَ السَّيْلُ زَيْدًا رَأَيْسًا»<sup>(٢)</sup>.

الطفان: كل حادثة تحيط بالإنسان وصار متعارفًا في الماء المتناهي في الكثرة، حتى إن الحادثة التي نالت قوم نوح كانت الماء<sup>(٣)</sup>. قال تعالى: «فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الْطَّوفَانَ»<sup>(٤)</sup>.

---

(١) الراغب الأصفهاني - المفردات - ص ٢١٦.

(٢) سورة الرعد: ١٧.

(٣) الراغب الأصفهاني - المفردات - ص ٣١٣.

(٤) سورة الأعراف: ١٣٣.



## **الفصل الأول: الماء والكون.**

ويشمل المباحث التالية:

**المبحث الأول** : الماء والحياة بين القرآن والعلم.

- أثر الماء في الحياة.
- الإنسان والماء.
- والله خلق كل دابة من ماء.
- الماء والنسب.
- الماء والطهارة.
- ماء السماء ظهور.
- التداوي بالماء.
- عيون وآبار فيها العلاج.
- أثر الماء في جسم الكائن الحي.
- الماء في الطبيعة بقدر.

**المبحث الثاني** : دور الماء في التاريخ والحضارة.

- تمهيد.
- حضارة وادي النيل.
- سد مأرب.
- استخدام الإنسان للمياه.

**المبحث الثالث** : دورة الماء في الطبيعة.

- الهواء والماء.
- أشكال الماء الذي ينزل من السماء.



# المبحث الأول

## الماء والحياة بين القرآن والعلم

أثر الماء في الحياة:

قال تعالى: «وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلًّا شَفَاءً حَيٌّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ»<sup>(١)</sup> وهذا دليل على أن الماء سبب الحياة؛ لأن الله تعالى جعل من الماء الحياة. ولقد جاء هذا المقطع من الآية الكريمة بعد قوله تعالى: «أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَسَقْنَاهُمَا»<sup>(٢)</sup> وقبل قوله تعالى: «أَفَلَا يُؤْمِنُونَ»<sup>(٣)</sup>، وفي ذلك دعوة لأولئك الذين أنكروا الحجج والبراهين الدالة على الله؛ لكي ينظروا في خلق السموات والأرض، وفي هذه المادة العجيبة التي جعل الله منها كل شيء حي، ليهتدوا إلى الله ربهم وخلقه كل شيء.

(١) سورة الأنبياء: ٣٠.

(٢) سورة الأنبياء: ٣٠. ورتقاً «ذات رتق أو مرتوقتين، وهو الضم والالتحام؛ أي كانتا شيئاً واحداً وحقيقة متحدة». «البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٦٩».

(٣) سورة الأنبياء: ٣٠.

وقد جاءت النظريات العلمية الحديثة لتؤكد أن السموات والأرض كانتا متلاصقتين، واستدل على ذلك بأدلة علمية عديدة، كما أن الفتق معناه الانفصال، وهذا ما قررته الآية الكريمة وأيدته العلم بعد ذلك.

انظر: «الشؤون الإسلامية - وزارة الأوقاف في جمهورية مصر العربية - المنتخب - ٤٧٦ - أشرف على اصداره: د. محمد الأحمدي أبو السنور - الطبعة الحادية عشرة - القاهرة - محرم ٦١٤٠ هـ سبتمبر ١٩٨٥ م».

فهاتان الحقائقان العلميتان اللتان جاء بهما القرآن، وأنبئهما العلم الحديث في أن السموات والأرض كانتا متلاصقتين، وأن الماء أصل الحياة في الكائنات دليل على صدق الدعوة المحمدية. فإلى هؤلاء الكفار والمختفين والمكتشفين من غير المسلمين والذين يبحثون عن أدلة ثبت ما يقولون. هذا دليل واضح ويرهان ساطع على أن ما يكتشفونه حديثاً من مثل هذه الحقائق سبقهم القرآن إليه قبل ألف وأربعين عام، «أَفَلَا يُؤْمِنُونَ». الأنبياء: ٣٠. وهذه إشارة واضحة إلى مرونة دعوة الإسلام وتناسبها مع كل زمان ومكان. فالقرآن خاطب الأميين والغواام في صدر الإسلام فأعجزهم، وخطاب العلماء في عصرنا فأعجزهم، وبهرتهم براهينه وحججه.

«وتقرر هذه الآية الكريمة حقيقة علمية أثبتها أكثر من فرع من فروع العلم، وقد أثبت علم الخلية أن الماء هو المكون الهام في تركيب مادة الخلية، وهو وحدة البناء في كل كائن حي نباتاً كان أو حيواناً، وأثبت علم الكيمياء الحيوية<sup>(١)</sup> أن الماء لازم لحدوث جميع التفاعلات والتحولات التي تتم داخل أجسام الأحياء...»<sup>(٢)</sup>.

إن الماء بكل أشكاله وأحواله سائلاً كان أم جامداً أم غازياً، ملحاً أم عذباً، ساعد على ظهور الحياة على سطح هذا الكوكب؛ فالسحب والضباب<sup>(٣)</sup> وبخار الماء لها أكبر الأثر في إيقاف الإشعاع المنعكس بامتصاصها له، ولو لم يكن للأرض هذا الغلاف الجوي<sup>(٤)</sup> الذي يحتوي على بخار الماء لأصبحت الحياة على كوكب الأرض مستحيلة؛ فالقمر مثلاً لا يحتوي على غلاف جوي مما يحدث تفاوتاً هائلاً في درجات الحرارة، فجانب القمر الذي يستقبل ضوء الشمس يصبح ساخناً لدرجة لا يمكن معها ظهور الحياة؛ (لأنها تتجاوز ٢١٢°) وتنخفض ليلاً عندما يحجب ضوء الشمس أثناء الخسوف<sup>(٥)</sup> إلى (٢١٢°) في ساعة واحدة، فلولا وجود هذا الغلاف لأصبح النهار

(١) الكيمياء: علم يبحث في الأجسام البسيطة وفي أعمالها وفي التركيبات الناتجة عنها يقال كيمياء معدنية وزراعية وصناعية - ويقال «كيمياري وكيماوي chimique» وبالهمزة أيضاً ولكن بالواو أصح».

انظر: خباط: يوسف - معجم المصطلحات العلمية والفنية (عربي - فرنسي - إنكليزي - لاتيني)  
- ص ٦٠١ دار لسان العرب - بيروت - لبنان.

(٢) الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٤٧٦.

(٣) الضباب: « قطرات مائية دقيقة أو ذرات الغبار التي يحملها الهواء في الطبقات السفلية من الجو. وقد اصطلح في الأرصاد الدولية على أن تطلق هذه التسمية إذا تعذر رؤية الأجسام من على بعد كيلو متر واحد... ويحدث تكافف بخار الماء في الطبقات السفلية من الجو نتيجة لبرودة الهواء إلى أقل من نقطه التد...» تونني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٣٢١».

(٤) الغلاف الجوي: هو الغلاف الهوائي الذي يحيط بالأرض ويتحرك معها، ويتألف أساساً من خليط من الغازات التي أهمها الأوزون (٧٨٪)، والأكسجين (٢١٪)، وغازات أخرى بالإضافة إلى نسب مختلفة من بخار الماء.

انظر: «تونني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٣٦٢».

(٥) الخسوف: احتجاب ضوء القمر عندما تلقى الأرض - أثناء دورانها بين الشمس والقمر ظلها عليه - ولا تحدث هذه الظاهرة بطبيعة الحال إلا عندما يكون القمر بدرأً كاملاً وفي مواجهة الأرض، ولكن لا تحدث هذه الظاهرة في كل حالات البدر؛ ذلك أن فلك القمر لا يطابق مجال الخسوف وإنما ينحرف عنه بنحو (٥) درجات...».

«تونني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٢٠١».

ساخناً بدرجة لا تحتمل، والليل بارداً بدرجة لا تطاق، ولما كان الماء يعطي ثلاثة أرباع الكرة الأرضية. فإن أغلب الإشعاع الشمسي يسقط عليها؛ وبالتالي فهي أعظم مستودعات الطاقة ومراكيز توزيعها على هيئة حرارة<sup>(١)</sup>.

وقد شاءت إرادة الله تعالى أن يكون الماء قسمين: عذباً وملحاً **﴿هَذَا عَذْبُ فُراتُ سَائِعٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِنْجُ أَجَاجُ﴾**<sup>(٢)</sup>. وهذا لم يكن صدفةً أو عبئاً بل أمراً في غاية من الدقة والحكمة، فلو كان كل الماء ملحاً لتعذر الحياة على الأرض؛ لأن الماء الملحي لا تستطيعه الكائنات الحية؛ ولذلك امتن الله على عباده بإنزال العذب عليهم، قال تعالى: **﴿وَأَسْقَيْنَاهُ مَاءً فَرَاتًا﴾**<sup>(٣)</sup>. وقال تعالى: **﴿أَفَرَبِّكُمْ أَلَّا يَرَوْنَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْمَرْءِ أَمْ خَنْثُ الْمَنْزِلُونَ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشَكُّرُوكُنَ﴾**<sup>(٤)</sup> وهذه نعمة من الله وحدها توجب الشكر لله القادر على كل مقدور بأن جعل كل شيء في الوجود بقدر وزون، ولو كان جميع الماء عذباً لاختلت الحياة كذلك، ولما كان ماء البحار والمحيطات الذي يشكل الغالية العظمى من سطح اليابسة لا يتحرك كتحرك الأنهار وملء بالكائنات الحية ويموت الكثير منها باستمرار، لو لم تكن هذه البحار ملحمة لأنtern البحر وتلوث المياه ولتعذر عندها الحياة على شواطئ البحار والمحيطات. فشاءت إرادة الله تعالى أن يكون ماء الأرض المستقر عليها ملحاً، وماء السماء المتحرك عذباً وظاهراً ونقياً **﴿صُنْعَنَ اللَّهُ الَّذِي أَنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ﴾**<sup>(٥)</sup>.

### الإنسان والماء:

خلق الله تبارك وتعالى آدم - عليه السلام - من طين، والتراب لا يصير طيناً إلا إذا جبل بالماء. قال تعالى: **﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وَيَدًا خَلَقَ إِلَاسَنَ مِنْ طِينٍ﴾**<sup>(٦)</sup> . ثم تكاثر وتناسل الإنسان بالماء أيضاً، قال تعالى: **﴿فَهُمْ جَعَلَ نَسَلَةً مِنْ شَلَالَةٍ مِنْ مَاءٍ**

(١) انظر: كينج: طومسون - الماء معجزة الطبيعة - ص ٦٧ - ترجمة: ذكرياء فهمي - مراجعة: كمال الدين حكيم - دار الكرنك للنشر والتوزيع - القاهرة ١٩٦٤.

(٢) سورة فاطر: ١٢.

(٣) سورة المرسلات: ٢٧.

(٤) سورة الواقعة: ٦٨ - ٧٠.

(٥) سورة النمل: ٨٨.

(٦) سورة السجدة: ٧.

مَهِينٍ<sup>(١)</sup>؛ فالجنين الذي لم يتجاوز عمره في رحم أمه أياماً ثلاثةً يحتوي على ٩٧٪ ماء<sup>(٢)</sup>.

وفي القرآن دعوة للبشر؛ كي يتذكروا وينظروا ويعتبروا بهذه المادة التي خلقوا منها، قال تعالى: ﴿فَلَئِنْظُرْ إِلَيْهِنَّ مِمَّ خُلِقُوا مِنْ مَاءٍ دَافِئٍ يَغْرُبُ مِنْ بَيْنِ الْعُصْلَبِ وَالثَّرَابِ﴾<sup>(٣)</sup>.

«ولو راح الإنسان يدقق في هذا الماء الذي تخلق منه الإنسان لأدركه الدوار، وهو يبحث عن خصائص الإنسان الكاملة الكامنة في الأجسام الدقيقة البالغة الدقة، التي تحمل عناصر الوراثة للجنس كله، وللأبوين وأسرتيهما القربيتين، لتنقلها إلى الجنين الذكر والجنين الأنثى كل منهما بحسب ما ترسم له يد القدرة من خلق واتجاه في طريق الحياة»<sup>(٤)</sup>.

﴿وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ﴾<sup>(٥)</sup>:

وليس الإنسان وحده تخلق من الماء؛ بل كل ما دب على هذه البساطة أيضاً رغم تنوعه وتنوعه. قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ فِيهِمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ رِجْلَيْهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ أَرْبَعَ يَخْلُقُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾<sup>(٦)</sup>.

هذا الاختلاف دل على قدرة الصانع وإن كان الجميع من جنس واحد، كقوله تعالى: ﴿يُسَقَّى بِمَاءٍ وَجِدِيرٌ وَفَضِيلٌ بَعْضُهَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِي الْأَكْثَرِ﴾<sup>(٧)</sup>. فالنباتات ماؤها

(١) سورة السجدة: ٨.

(٢) صالح: د. عبد المحسن - من كل شيء موزون - ص ١٢١ - الطبعة الأولى ١٩٨٤ - عكاظ للنشر والتوزيع - السعودية.

وتبلغ نسبة الماء في جسم الإنسان ٧٠٪ تقريباً وأن ٩٠٪ من وزن الدم من الماء، وتصل نسبة الماء في الإجمالي إلى ٨٠٪، وفي النباتات من ٥٠ - ٩٠٪).

انظر: «سليمان - محمد أحمد - القرآن والطب - ص ٦٧-٦٨ الطبعة الخامسة ١٩٨١ - دار العودة - بيروت».

(٣) سورة الطارق: ٥ - ٧. الصلب: الظهر، والترائب: الصدر، والصلب من الرجل، والترائب من المرأة. انظر: «القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء العشرون - ص ٥».

(٤) سيد قطب: في ظلال القرآن - الجزء الخامس - ص ٢٥٧٣ - الطبعة ١٩٧٦م - دار الشروق - بيروت - القاهرة.

(٥) سورة النور: ٤٥.

(٦) سورة النور: ٤٥.

(٧) سورة الرعد: ٤.

واحد ومع ذلك مختلفة في مذاقها وطعمها ولونها وشكلها وثمرها ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا مَاءَ فَأَخْرَجَنَا بِهِ ثُمَّرَتِي مُخْتَلِفًا لَوْاْهِمًا﴾<sup>(١)</sup>.

### الماء والنسب:

من الماء جعل الله نسباً وصهراً، قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُمْ سَبَّا وَصَهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا﴾<sup>(٢)</sup>.

قال الزمخشري<sup>(٣)</sup>: «فُقُسُمُ الْبَشَرِ قَسْمَيْنِ: ذُوِي نَسْبٍ، أَيْ ذُكْرًا يَنْسَبُ إِلَيْهِمْ، فِيَقَالُ: فَلَانُ ابْنُ فَلَانٍ، وَفَلَانَةُ بَنْتُ فَلَانَةٍ، وَذُوَاتُ صَهْرٍ: أَيْ إِنَاثًا يَصَاهِرُ بِهِنَّ، وَنِحْوَهُ، قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَجَعَلَ مِنْهُ الْأَزْوَاجَ الْذَّكَرَ وَالْأُنْثَى﴾<sup>(٤)</sup>»<sup>(٥)</sup>.

### الماء والطهارة:

دعا الإسلام إلى الطهارة بشقيها، ظاهرة وباطنة. قال تعالى: ﴿فِيهِ رِحَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَنْظَهُرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾<sup>(٦)</sup>، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَبِّينَ وَيُحِبُّ الْمُتَّقِيْنَ﴾<sup>(٧)</sup>. ولما كانت الطهارة أساساً في العبادة، فقد نزل فيها قرآن وحضر عليها الرسول - عليه الصلاة والسلام - كقوله: (الظُّهُورُ شَطْرُ الإِيمَانِ)<sup>(٨)</sup> وقبل أن يشرع

(١) سورة فاطر: ٢٧.

(٢) سورة الفرقان: ٥٤ «وَصَهْرًا، أَيْ وَذْوِي قِرَابَةٍ، وَاشْتِقَاقُ الصَّهْرِ مِنْ صَهْرَ الشَّيْءِ إِذَا خَلَطَهُ، وَسُمِيتِ الْمَنَاكِحُ صَهْرًا لِأَخْتِلاطِ النَّاسِ بِهَا».

حجازي: د. محمد محمود - التفسير الواضح - الجزء التاسع عشر - ص ٢٨ - الطبعة الرابعة ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م - مطبعة الاستقلال الكبرى-القاهرة».

(٣) الزمخشري: «٤٦٧ - ٥٣٨ هـ». - هو أبو القاسم محمود بن عمرو بن محمد الخوارزمي الزمخشري الإمام الكبير في التفسير والحديث وال نحو واللغة وعلم البيان، من مصنفاته: (الكشف في تفسير القرآن الكريم) و (المحااجة بالمسائل النحوية) و (النصائح الكبار) و (النصائح الصغار)، وقد سافر إلى مكة وجاور بها زماناً طويلاً فصار يقال له: (جار الله) وكان هذا الإسم علمأً عليه، وقد أصبت إحدى رجليه فقطعت. انظر: ابن خلkan - وفيات الأعيان - الجزء الخامس - ص ١٦٨ - ١٧٠.

(٤) سورة القيمة: ٣٩.

(٥) الزمخشري - الكشف - الجزء الثالث - ص ٢٧٩.

(٦) سورة التوبه: ١٠٨.

(٧) سورة البقرة: ٢٢٢.

(٨) رواه مسلم (النووي): الإمام محيي الدين - شرح صحيح مسلم المسمى المنهاج - كتاب الطهارة - باب فضل الوضوء - حديث رقم: ٥٣٣ - ١/١ - الجزء الثالث - ص ٩٦-٩٥.

ال المسلم بالصلاه لا بد من طهارة أولاً، قال تعالى : ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُبْطَتْ إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْعَرَافِ وَامْسِحُوا بُرُءَوْسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنَ﴾<sup>(١)</sup>.

ولما أراد الله تعالى أن يرجع بمحمد صلى الله عليه وسلم إلى السماء ، أرسل جبريل - عليه السلام - إليه ليغسل صدره بالماء؛ قال رسول الله ﷺ : (فُرِحَ سَقْفيٌ وَأَنَا بِمَكَّةَ فَنَزَّلَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَفَرَّجَ صَدْرِي ثُمَّ عَسَلَهُ بِمَاءِ رَمْزَمَ ثُمَّ جَاءَ بِطَسْتٍ مِنْ ذَهَبٍ مُمْتَلَئٍ حِكْمَةً وَإِيمَانًا فَأَفْرَغَهَا فِي صَدْرِي ثُمَّ أَطْبَقَهُ ثُمَّ أَخْذَ بِيَدِي فَعَرَجَ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا قَالَ جِبْرِيلُ لِخَازِنِ السَّمَاءِ الدُّنْيَا افْتَحْ قَالَ مَنْ هَذَا قَالَ جِبْرِيلُ ...)<sup>(٢)</sup>.

ولما كانت الطهارة نظافة، فإن النظافة وقاية من أمراض شتى، وهناك من الأمراض «لا تهاجم جسم الإنسان إلا إذا أضعفـت مقاومـة الجلد»؛ ولعل أهم الأسباب لضعف مقاومـة جلد الإنسان هو إهمـال النظـافة؛ ولهـذا حـث الله عـز وجـل المؤمنـين على نظـافة وطـهـارـة أوـانـيهـم وجـلـودـهـم»<sup>(٣)</sup>.

#### ماء السماء ظهور:

قال تعالى : ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا \* لِتُتَبَغَّى بِهِ بَلَدَةً مَيْتَانَا وَشَقِيقَيْهِ مِمَّا خَلَقَنَا أَفْنَانَا وَأَنَاسَى كَثِيرًا﴾<sup>(٤)</sup>. انه لا ينزل طاهراً فحسب، بل طهوراً. فيـن الله تعالى «أن الماء المتـزل من السمـاء طـاهرـ في نـفسـه مـطـهـرـ لـغـيرـهـ؛ فـانـ الطـهـورـ بنـاءـ مـبالغـةـ في طـاهـرـ؛ وـهـذـهـ المـبالغـةـ اقتـضـتـ أنـ يـكونـ طـاهـرـاـ مـطـهـرـاـ»<sup>(٥)</sup>.

(١) سورة المائدة: ٦.

(٢) رواه البخاري (أبو عبد الله محمد بن إسماعيل - صحيح البخاري - كتاب الحج - باب ما جاء في زمم - حديث رقم: ١٦٣٦ - ص ٣١٥) - اعـتـنـىـ بهـ أـبـوـ صـهـيـبـ الـكـرـميـ - طـبـعـةـ ١٤١٩ـ هـ ١٩٩٨ـ مـ - بـيـتـ الـأـفـكـارـ الـدـولـيـ لـلـنـشـرـ وـالـتـوزـيـعـ - الـرـيـاضـ .

ورواه مسلم مطرولاً (النووي) - شرح صحيح مسلم - كتاب الإيمان - باب الإسراء برسول الله صلى الله عليه وسلم إلى السماوات العلي وفرض الصلوات - حديث رقم ٤١٣-٤٦٣ - الجزء الثاني - ص ٣٩٠ - ٣٩١).

(٣) الجزائري: محمد داود - الإعجاز الطبي في القرآن والسنـة - ص ٧٢ - الطبـعـةـ الأولى ١٩٩٣ - منشورات دار مكتبة الهلال - بيـرـوتـ.

(٤) سورة الفرقان: ٤٨-٤٩.

(٥) القرطبي: الجامع لأحكـامـ القرآنـ - الجزـءـ الثـالـثـ عـشـرـ - ص ٢٨.

«وتتضمن الآية الإشارة إلى أن ماء المطر عند بدء تكوينه يكون في أعلى درجات النقاء . وعلى الرغم من حمله بعد ذلك ما في الجو من أجسام وذرات فإنه يكون في أعلى درجات الطهارة»<sup>(١)</sup> .

إن المطر الذي ينزل من السماء ينقى الهواء أيضاً ويظهره من الشوائب والأترية وعادة بعد نزول المطر يصبح الجو صافياً<sup>(٢)</sup> .

يقول العلماء: «يحوي بخار الماء المتتصاعد من الأرض، وكذلك الرياح التي تحمله إلى طبقات الجو العليا، كثيراً من الأحياء المجهرية الصغيرة، ولكن أشعة الشمس - وخاصة الأشعة ما فوق البنفسجية وما تحت الحمراء وغاز الأوزون<sup>(٣)</sup> وهو غاز مطهر قاتل للجراثيم عدا أنه يمتص بعض الأشعة ما فوق البنفسجية المضرة بالأحياء الأرضية، والبرق ومركبات كيميائية أخرى موجودة في مختلف طبقات الغلاف الجوي - هي التي تجعل الماء طهوراً يقتلها الجراثيم والأحياء المجهرية التي تحملها الغيوم والرياح»<sup>(٤)</sup> .

#### التداوي بالماء :

بالماء تعالج أليوب - عليه السلام - من مرضه المزمن الذي ألم به ، قال تعالى: ﴿وَأَذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَفَ مَسَّنِي الشَّيْطَانُ يُنْصِبِ وَعْدَيْ أَرْكَضَ بِرِّجْلِكَ هَذَا مُغْسَلٌ بَارِدٌ وَثَرَابٌ﴾<sup>(٥)</sup> . وهذا خير دليل على العلاج بالماء حيث أمر الله أليوب أن يغسل بالماء ويشرب منه . «وقيل نبعت عينان فاغتسلا من إحداهما وشرب من الأخرى فذهب الداء من ظاهره وباطنه بإذن الله»<sup>(٦)</sup> .

(١) الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٥٣٧ .

(٢) انظر: الفندي: د. محمد جمال الدين - الله والكون-ص ٢٢٧ - الهيئة المصرية للكتاب ١٩٧٦ .

(٣) غاز الأوزون: هو أحد الصور الخاصة للأكسجين حيث يكون الجزء الثلاثي للدرة: (O3) ويتكون عندما يتعرض الهواء لفعل التفريغ الكهربائي ، وللأوزون رائحة تشبه رائحة السمك وتبلغ كثافته مرتين ونصف كثافة الأكسجين ويغلي عند ١١١,٥°C وهو أكثر ذوباناً في الماء من الأكسجين .

انظر: «طوبيا - الكيمياء العامة وغير العضوية - ص ٣٨٦-٣٨٧ .

(٤) الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ٩٣ .

(٥) سورة ص: ٤١ - ٤٢ .

(٦) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٩٤ .

ورغم تقدم الطب إلا أن العلاج بالماء لا زال مستعملًا ويوصي به الأطباء والمختصون. فـ«ثمة وسائل لعلاج الأمراض لا تستعمل فيها الأدوية، والماء هو أهم هذه الوسائل، وكثير مزايته أنه وسيلة لاستغلال الحرارة والبرودة في العلاج»<sup>(١)</sup>.

وقد حددت الآية الكريمة طبيعة الماء الذي اغتسل منه أيوب بأنه بارد؛ والعلم يثبت أهمية الماء البارد في العلاج، فـ«عندما يغسل المرء وجهه بالماء البارد، أو يغطس فيه، فإن الصدمة الأولى للبرودة يعقبها إحساس ممتع بالنشاط وانتعاش في دورة الدم<sup>(٢)</sup> وشعور بالدفء، وفوق ذلك تزداد الطاقة البدنية والعقلية، وتنشط وظائف الجسم بوجه عام. وهذه التغيرات التي تعقب مس الماء البارد تسمى عادة بالانفعال؛ هذا الانفعال للماء البارد يكون عادة على أتمه في أصحاب الأجسام»<sup>(٣)</sup>. ونظراً لأهمية الماء البارد فإن الأطباء يوصون بالاغتسال به<sup>(٤)</sup>. ويقولون: «كلما انخفضت درجة حرارة ماء الحمام ازدادت الفائدة المرجوة منه»<sup>(٥)</sup>. وإذا علمنا أن المسلم يغسلأعضاء جسده باليوم والليلة عدة مرات، ويغتسل للطهارة من الأحداث تأكد لنا أن ديننا الحنيف كما عالج الأرواح عالج الأبدان. فقد روي أنَّ عائشة -رضي الله عنها- كانت تقول: (إنَّ رَسُولَ اللَّهِ كَانَ بَيْنَ يَدَيْهِ رَحْكَةً أَوْ عَلْبَةً<sup>(٦)</sup> فِيهَا مَاءٌ يَسْكُنُ عُمُرَ فَجَعَلَ يُدْخِلُ

(١) جماعة من الأطباء - المرشد الطبي الحديث - دليل علمي صحي يعالج جميع الأمراض - ص ٥٣ - أشرف على إعداد الكتاب: د. ماهر بشاي - المكتبة الحديثة - بيروت - مكتبة النهضة - بغداد.

(٢) يطلق لفظ الدورة الدموية على دورة الدم في القلب والأوعية الدموية المختلفة إلى جميع أنحاء الجسم، وعودته إلى القلب عن طريق الأوردة.

انظر: السبكي: د. زينب و د. يسري جبر - الدم و مشتقاته - ص ١٦ مكتبة نهضة مصر - مصر.

(٣) جماعة من الأطباء - المرشد الطبي الحديث - ص ٥٣ .

(٤) يقول الأطباء: «والحمام المعدني البارد يقوى الأمعاء ويزيل القبض (الإمساك) كما يقوى أعضاء الحوض الصغير (الرحم والمبايض) ويكافح السيلانات المهبلية عند النساء، ويخفف آلام البواسير. ويوصي بعمله يومياً لهذا الغرض».

(رويحة: د. أمين - الروماتزم - شقاوه وشفاؤه - ص ١١٥ - دار القلم - بيروت - لبنان.

(٥) رویحة: الروماتزم - شقاوه وشفاؤه - ص ١١٣ .

(٦) العلبة من الخشب والركبة من الأدم. (البخاري - ص ١٢٤٨).

يَدِيهِ فِي الْمَاءِ فَيَمْسُحُ بِهِمَا وَجْهَهُ وَيَقُولُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ إِنَّ لِلنَّمُوتِ سَكَرَاتٍ ثُمَّ نَصَبَ يَدَهُ فَجَعَلَ يَقُولُ فِي الرَّفِيقِ الْأَعْلَى حَتَّى قُضِنَ وَمَالَتْ يَدُهُ<sup>(١)</sup>.

وقد حض رسول الله - عليه الصلاة والسلام - على استعمال الماء البارد في العلاج بقوله: (الحمى من فيح جهنم فابردوها بالماء)<sup>(٢)</sup>. وهذا الذي أوصى به الرسول - عليه الصلاة والسلام - أوصى به العلم؛ يقول الأطباء: «ويمكن استعمال الكمادات الباردة للرأس والعنق وفوق القلب والرئتين والبطن والتanax الشوكى وغيرها. وإذا استعملت للرأس فيجب ضغطها بإحكام على الجزء المراد تبریده»<sup>(٣)</sup>. وهذا الذي اكتشفه العلم الحديث ودعا إليه صرح به القرآن قبل ألف وأربعين عام من الزمان، بقوله تعالى لنبيه أياوب - عليه السلام - عندما طلب من الله تعالى الشفاء «هَذَا مُغْسَلٌ بَارِدٌ وَشَرِابٌ»<sup>(٤)</sup>. وقد أشارت الآية الكريمة أن العلاج بالماء كان قسمين داخلي وخارجي يغسل ويشرب، وهذه حقيقة علمية سبق القرآن الكريم ركب العلم في إثباتها، فقد يصاب الإنسان بمرض خارجي، ولكن يستدعى له علاجاً داخلياً وخارجياً؛ فـ«معظم الأمراض الجلدية تكون انعكاسات خارجية لمدلولات داخلية غير ظاهرة؛ ولكنها تبين لنا عند الفحص ومعرفة ما يجري بالداخل من اضطراب، فمثلاً الارتكاريا»<sup>(٥)</sup> والحكمة الجلدية لها أسباب متعددة داخلية، وهمما عرض لمرض ما قد يختفي بجسم الإنسان ويظهر عند الفحص؛ ولذلك لا تكفي عند العلاج العقاقير الموضعية؛ بل وأيضاً الأدوية الداخلية التي تعالج السبب وتستأصل رأس المرض.

(١) رواه البخاري - (صحيف البخاري) - كتاب الرفاق - باب سكرات الموت - حديث رقم: ٦٥١٠ - ص ١٢٤٨.

(٢) رواه البخاري (صحيف البخاري) - كتاب الطب - باب الحمى من فيح جهنم - حديث رقم ٥٧٢٥ - ص ١١٢٢.

ورواه مسلم (النووي شرح صحيح مسلم) - كتاب الطب - باب لكل داء دواء - حديث رقم ٥٧١٥ - ١١/٧٨ - الجزء الرابع عشر - ص ٤١٦).

(٣) جماعة من الأطباء - المرشد الطبي الحديث - ص ٥٦.

(٤) سورة ص: ٤٢.

(٥) الارتكاريا: مرض من الأمراض الجلدية التي تصيب الإنسان وهذا المرض عبارة عن رد فعل جلدي ناتج عن الحساسية.

انظر: «اليساوي: د. عبد الرحمن - أمراض العصر - ص ٢٩٦ - ٢٩٧ - دار المعرفة الجامعية».

وكذلك الأكريما<sup>(١)</sup>، وزيادة الحساسية، وتلون الجلد وتبقعه، وما يظهر من تغيرات والتهابات وأورام وغيرها. هذه كلها في غالبية الحالات يكون السبب الداخلي هو الذي أوجدها ويستلزم له أيضاً علاجاً داخلياً<sup>(٢)</sup>.

### عيون وأبار فيها العلاج:

ثبت أن هناك الكثير من العيون والأبار التي فيها العلاج والدواء للكثير من الأمراض؛ ومن هذه العيون والأبار:

ماء زمزم: يقول ابن القيم<sup>(٣)</sup>: «وقد جربت أنا وغيري من الاستشفاء بماء زمزم أموراً عجيبة واستشفيت به من عدة أمراض فبرأت بإذن الله»<sup>(٤)</sup> والذي يؤكّد ذلك قول الرسول ﷺ : (ماء زَمْزَمَ لِمَا شُرِبَ لَهُ)<sup>(٥)</sup>.

(١) الأكريما: هي من أمراض زيادة الحساسية، وتصيب الصغار والكبار وتظهر في أي مكان في الجسم؛ وقد تكون الأكريما موسمية ولا ضمان لبرتها.

انظر: «نخبة من أساتذة كليات الطب بجمهورية مصر - الأمراض الجلدية والحساسية - ص ١١٩- ١٢٢ - إعداد محمد رفعت - دار المعرفة للطباعة والنشر - بيروت - لبنان».

(٢) الجزائري - محمد داود - الإعجاز الطبي في القرآن والسنة - ص ٩.

(٣) ابن القيم: ٦٩١ - ٧٥١ = ١٢٩٢ - ١٣٥٠ م).

هو: محمد بن أبي بكر أيوب بن سعد الدمشقي، أبو عبد الله، شمس الدين، من أركان الإصلاح الإسلامي وأحد كبار العلماء، مولده ووفاته في دمشق تلمذ على يد الشيخ ابن تيمية حتى كان لا يخرج عن شئ من أقواله، وهو الذي هذب كتبه ونشر علمه وسجن معه في قلعة دمشق، وكان حسن الخلق محبوباً عند الناس، ألف كتاباً كثيرة منها (أحكام أهل الذمة) و (حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح) و (الوابل والصليب من الكلم الطيب) و (مدارج السالكين).

انظر الزركلي: خير الدين - قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعمرات - والمستشرقين - الجزء السادس - ص ٥٦ - الطبعة السادسة ١٩٨٤ - دار العلم للملايين.

(٤) ابن القيم - محمد بن أبي بكر - الطب النبوي - ص ٣٢٧ - الطبعة الثانية ١٩٨٩ - دار الدعوة - الإسكندرية.

(٥) رواه ابن ماجه (الحافظ أبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني - كتاب المناسب - باب الشرب من ماء زمزم تأليف: محمد ناصر الدين الألباني - الجزء الثاني - ص ١٨٣ - الطبعة الأولى ١٤٠٧ هـ ١٩٨٦ م - توزيع المكتب الإسلامي بيروت).

وروأه احمد (مستند الإمام أحمد بن حنبل - باقي مستند المكثرين - حديث رقم: ١٤٣٢٠ - الناشر: دار المعارف - مصر ١٩٨٠ م).

مياه كارلسbad بالنمسا: وهي مياه حارة بها سلفات الصوديوم وتفيد مرض الكبد والسكر والنقرس<sup>(١)</sup> والروماتزم<sup>(٢)</sup><sup>(٣)</sup>.

حمامات بوربون بفرنسا: بها كلوريد الصوديوم<sup>(٤)</sup> وسلفات الجير<sup>(٥)</sup> وكلورور الماغنيسيوم<sup>(٦)</sup> وحديد وiod<sup>(٧)</sup> وزرنيخ<sup>(٨)</sup> وتفيد متصلبي الشرايين... والشلل

(١) يظهر النقرس كنوبات متالية من الألم الشديد في أحد المفاصل، وهو غالباً ما يكون مفصل إبهام أحد القدمين أو عدة مفاصل في القدم. وتزداد شدة الألم أثناء الليل، وتحف شدته عند الصباح. ويظهر على المفصل المصاب انتفاخ (ورم واحمرار) وكل حركة فيه أو مجرد لمسه تؤدي إلى الشعور بالألم الشديد». رويحة - الروماتزم شقاوه وشفاؤه - ص ١٠٩.

(٢) الروماتزم: التسمية مأخوذة من اليونانية ومعناها (الآلام السائلة أو المتنقلة) والروماتزم مرض قديم، وهذا المرض يزحف إلى الجسم في مدة (١٠-٩) سنوات ليجتاح المصاب بعد ذلك بعوارضه الحادة.

انظر: «رويحة - الروماتزم شقاوه وشفاؤه - ص ١٣».

(٣) الجميلي: د. السيد - الإعجاز الطبي في القرآن - ص ٤١ - الطبعة الأولى - دار مكتبة الهلال.

(٤) كلوريد الصوديوم: C. desodium ملح الطعام.

«خباط - معجم المصطلحات العلمية والفنية - ص ٥٩١».

(٥) جير: أكسيد الكالسيوم - هو مادة بيضاء تحضر بتتسخين الحجر الجيري. وإذا أضيفت إلى الماء تحول إلى أيدروكسيد الكالسيوم.

انظر: «خباط - معجم المصطلحات العلمية والفنية - ص ١٤٠».

(٦) كلورور الماغنيسيوم: المغناسيوم: Magnesium عنصر فلز أبيض فضي كثافته ١,٧٤، وينصهر في ٦٥١ م ووزنه الذري ٢٤,٣٢، وعدده الذري ١٢ ويتشتعل بوهج شديد.

«خباط - معجم المصطلحات العلمية والفنية - ص ٦٤٠».

(٧) اليود: يعتبر اليود عنصراً غذائياً ضرورياً للإنسان؛ لأنه يدخل في تركيب هرمونات الغدة الدرقية، وفي حالة نقص اليود فإن الغدة الدرقية تحاول التعويض بزيادة فعاليتها الإفرازية وهذا ما يؤدي إلى تضخمها.

انظر: «الخطيب: د. عماد إبراهيم و د. هشام إبراهيم - ص ٣١١ - مكتبة دار الثقافة للنشر - عمان - الأردن».

(٨) يوجد الزرنيخ بعدة أشكال في الطبيعة على شكل مركبات مع المعادن؛ والزرنيخ النقي مادة بلوريه شديدة السمرة ذات بريق معدني. وتميز جميع أشكاله بتصعدها عند التسخين دون أن تنصهر. أما في الهواء فإنه يتآكسد ببطء في درجات الحرارة العادية.

انظر: «غلينكا - ن - الكيمياء العادية - الجزء الثاني - ص ٥٨ - ترجمة ومراجعة: د. عبد الحليم منصور وأحمد الحاج سعيد. مطبع وزارة الثقافة والسياحة والإرشاد القومي - دمشق ١٩٦٨».

والروماتزم والزهري»<sup>(١)</sup> (٢).

### أثر الماء في جسم الكائن الحي:

قد يتحمل الإنسان الجوع أيامًا طوالاً؛ ولكن تحمله للعطش قد لا يطول ويؤدي إلى ال�لاك، لذلك كان الماء أهم عنصر في حياة الكائنات الحية.

ويحتاج الإنسان العادي يومياً في المتوسط إلى حوالي لترتين ونصف من الماء ويخرج نسبة عالية من هذا الماء على هيئة بول، ولهذا فائدة بالغة الأهمية؛ لأن البول يحمل معه الأملاح الزائدة؛ إذ لو تجمعت هذه النفايات وتوقفت الكلية عن أداء وظيفتها لحل الإغماء والهلاك بالكائن الحي<sup>(٣)</sup>.

ولما كان الماء أهم الأشياء وأنفعها لصحة الأجسام وسلامة الأبدان فإن نقصانه عن الحد الطبيعي اللازم يعني اختلالاً في حياة الكائن الحي.

فعندما يفقد جسم الإنسان واحداً بالمائة فقط من وزنه من الماء يأتيه الإحساس بالعطش، فإذا زاد فقده للماء إلى حوالي ٣٪ جف الحلق والفم واللسان، وإذا وصلت النسبة ما بين ٥-٨٪ من وزن الجسم، أصابه التدهور الصحي والذهني، وربما يؤدي في النهاية إلى الموت<sup>(٤)</sup>.

### الماء في الطبيعة بقدر:

قال تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نَنْزَلُهُ إِلَّا يَقَدِّرُ مَعْلُومٌ﴾<sup>(٥)</sup>.

ولما كان أهم الأشياء وأنفعها لحياة الكائنات كان نزوله من السماء وجوده على الأرض بقدر معلوم، لا يزيد فغرق وبهلك، ولا ينقص فلا يفي بالحاجة.

ونظراً لأهمية الماء جاء السياق القرآني بعد هذه الآية مباشرة يتحدث عن نزول

(١) الزهي: مرض ينتقل غالباً عن طريق الاتصال الجنسي، وقد ينتقل عن طريق المشيمة من الأم إلى جنينها أو بواسطة نقل الدم.

انظر: «البار: د. محمد علي - الأمراض الجنسية أسبابها وعلاجها - ص ٣١٤ - الطبعة الثانية - ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م - دار المنار للنشر والتوزيع - جده - السعودية».

(٢) الجميلي - الإعجاز الطبي في القرآن - ص ٤١.

(٣) انظر: صالح - من كل شيء موزون - ص ١٢٢.

(٤) انظر: المرجع السابق - ص ١٢٣.

(٥) سورة الحجر: ٢١.

الماء، قال تعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَا الرِّيحَ لَوْقَحَ فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَسْقَيْنَاكُمْ وَمَا أَنْتُمْ لَهُ بِخَزِينَةٍ﴾<sup>(١)</sup>

فإرسال الرياح التي تلصح السحاب وإنزال الماء من السماء إنما هو بيد الله جل في عله. والناس عاجزون حتى أن يخزنوا هذا الماء، والله تعالى يفعل كل هذا بقدرته وحكمته وعنايته.

فالأرض التي تحتاج ماءً كثيراً لزرعها ولا تحتمل طبيعتها إنزال المطر عليها يسوق الله إليها الماء من بلاد أخرى كما في أرض مصر ف يأتي إليها النيل حاملاً طيناً من بلاد الحبشة، فتسقى الأرض، ويبقى الطين على أرضهم ليزرعواها؛ فأرضهم سباح<sup>(٢)</sup> يغلب عليها الرمال بحاجة إلى هذا الطين وهذا القدر من الماء<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً يَقْدِرُ فَأَسْكَنَاهُ فِي الْأَرْضِ وَلَنَا عَلَى ذَهَابِهِ لَقَدْرُونَ﴾<sup>(٤)</sup>. إن الأمور تجري بشكل موزون ولا يوجد في الوجود شيء إلا بقدر معلوم، ولو راح الإنسان يدقق النظر في المخلوقات لاهتدى بفطنته إلى ربه، ولعرف قدره وقدرته على كل مقدور.

فلو كانت الأرض مستوية لا تفاوت في سطحها لغطتها ماء البحار والمحيطات والأنهار والبحيرات بخلاف سمكة ميلان، فشاءت إرادة الله تعالى أن تكون هذه الأرض بين مرتفع ومنخفض مكونةً البحار والمحيطات والأنهار، ثم إن تغطية سطح الأرض بثلاث أرباعها بحاراً ومحيطات لم يكن إلا أمراً مقدوراً في غاية الدقة والحكمة؛ فالمحيطات والبحار هي منظمة لدرجات الحرارة وهي الوسط الرئيس لتوزيع الحرارة التي يكتسبها سطح الأرض من الإشعاع الشمسي فتوزعها توزيعاً عادلاً على شتى بقاع الأرض. قال تعالى: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدْرُهُ نَقِيرًا﴾<sup>(٥)</sup>.

(١) سورة الحجر: ٢٢.

(٢) السباح: هي الأرض السبخة التي يغلب عليها الملح.

انظر: «الفراهيدي - العين - الجزء الرابع - ص ٢٠٤».

(٣) انظر: ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء اسماعيل القرشي الدمشقي - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثالث ص ٢٤٢ - مكتبة التراث - القاهرة.

(٤) سورة المؤمنون: ١٨.

(٥) سورة الفرقان: ٢.

## المبحث الثاني

# دور الماء في التاريخ والحضارة

تمهيد

لعبت المياه بشتى أنواعها وأشكالها دوراً بارزاً في تاريخ الحضارة الإنسانية. وكان لها الأثر الكبير والفعال في تطوير حياة الإنسان وازدهارها على مر العصور. فقبل أن يتفجر بئر زمزم في قلب الجزيرة العربية كان وادي مكة قاحلاً، خالياً من كل ألوان الحياة حتى من النبات. قال تعالى - على لسان إبراهيم عليه السلام: ﴿إِنَّ  
أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرْتَيِّي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي رَزْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمَحْرَمَ﴾<sup>(١)</sup>. وما إن نبعت مياه زمزم حتى  
نبعت معها الحياة في هذا الوادي وما زالت تنبض بالحياة حتى الآن.

أما العرب في الجزيرة العربية فقد عاشوا حضارتهم فيها قدیماً يوم كانت صحرائها وأوديتها الجافة الآن أنهاراً ومياهاً، فعاشت الجزيرة العربية أكثر من مائة ألف سنة على هذا الحال حتى العصر الجليدي الرابع حين حل دور الجفاف قبل حوالي خمس عشرة ألف سنة، عندها هاجر سكانها يبحثون ويتحدون عن بلدٍ ذي نهر يأوون إليه فلتجدوا إلى نهر الفرات تصحبهم خبرة مائة ألف سنة في الزراعة والفلحة، فهم أول من اخترع الزراعة الغنية التي تعتمد على الري<sup>(٢)</sup>.

(١) سورة إبراهيم: ٣٧. ولو قال الله تعالى: بِوَادٍ غَيْرِ مَرْزُوعٍ لَمَا دَلَّ عَلَى هَذَا الْمَعْنَى؛ لَأَنَّ كَلْمَةَ (غَيْرِ مَرْزُوعٍ) تُفِيدُ نَفْيَ الْحَالِ لَا دَلَالَةَ الْمَحَالِ. أَمَّا (ذِي) فَفِيدُ التَّصَاقَ الصَّفَةَ بِالْمَوْصُوفِ فَكَانَهَا مِنَ الصَّفَاتِ الْلَّازِمَةُ لَهُ وَالثَّابِتَةُ فِيهِ. إِنَّ التَّكْنُولُوْجِيَا الْمُعَاصِرَةُ وَالْعِلْمُ الْمُتَقْدِمُ قَدْ حَفَرُ جَبَالَ مَكَةَ وَجَعَلُ فِيهَا الْأَنْفَاقَ وَبَنَى فِيهَا الْعَمَاراتَ وَالْقَصُورَ الشَّامِخَةَ لَكُنَّهُ لَمْ يُسْتَطِعْ أَنْ يَزْرَعَ الْجَبَالَ السَّوْدَاءَ الْصَّوَانِيَّةَ الصَّمَاءَ.

- انظر: «أبو عوده: د. عوده - شواهد في الإعجاز القرآني دراسة لغوية ودلالية - ص ٢٩٨ - الطبعة الأولى ١٤١٦ هـ ١٩٩٦ م - دار آفاق للنشر والتوزيع - عمان - الأردن».

(٢) انظر: سوسي: أحمد - حضارة وادي الرافدين بين الساميين والسوبرين - ص ١٠ - منشورات وزارة الثقافة والإعلام - الجمهورية العراقية - دار الرشيد ١٩٨٠.

وكان للموقع الجغرافي والطرق البرية والبحرية الأثر الكبير في ظهور أقدم الحضارات.

فالمنطقة العربية عرفت الحضارة الأولى للبشرية كالحضارة الفينيقية<sup>(١)</sup> والمصرية والكنعانية<sup>(٢)</sup> والأشورية والبابلية<sup>(٣)</sup> والسمورية<sup>(٤)</sup>، ويرجع هذا إلى موقعها الجغرافي وطرق المواصلات البرية والبحرية<sup>(٥)</sup>. ويعد الكثير من البحار والأنهار حداً فاصلاً ليس بين الدول فحسب بل بين القارات<sup>(٦)</sup>.

لقد وصلت الحضارة والتقدم إلى سكان النهر قبل سكان الجبل؛ فأغلب المدن العظيمة تقع على الأنهار كالقاهرة وبغداد ونيويورك وباريس<sup>(٧)</sup>.

(١) الفينيقيون: هم من أقدم سكان ساميين معروفين سكناً سوريا.

انظر: «محمد: د. محمد عبد القادر محمد - الساميون في العصور القديمة» ص ١٩١ - دار النهضة العربية - القاهرة ١٩٦٨.

(٢) لعب الكنعانيون دوراً بارزاً في التاريخ، ومركزهم الأصلي في شمال سوريا، ولذلك تعرضوا لتأثيرات سومرية بابلية. أما مركزهم الجغرافي فكان على الساحل؛ ولذلك كانت علاقتهم أوثقة مع مصر، وأسام كتعان الذي يعتبر ساماً بمعنى الأرض المنخفضة.

انظر: «محمد: د. عبد القادر محمد - الساميون في العصور القديمة - ص ١٩١ - دار النهضة العربية ١٩٦٨».

(٣) حمورابي: هو أساس ملوك أسرة بابل الأولى التي وصل أول ملوكها إلى السلطان. وفي هذا العصر لم يكن ثمة سلطان قوي قادر على توحيد جميع مدن بلاد الرافدين، وكانت أهم هذه المدن (بابل) التي كانت تفتخر بأن لها عصراً قديماً موغلًا في القدم.

انظر: «محمد: د. عبد القادر محمد - الساميون في العصور القديمة - ص ٩٥».

(٤) سكن السومريون الإقليم الذي يمتد بين الفرات ودجلة من بغداد الحديثة حتى الخليج العربي، وكان يطلق على بلدتهم (شومر)، ويقال بأن تأثير حضارتهم قد امتد أكثر كثيراً من سلطانهم السياسي، وقد استطاع السومريون أن يسيطروا على العالم المحيط بهم وقتذاك.

انظر: «محمد - السومريون في العصور القديمة - ص ٤٥».

(٥) انظر: «حلاق: د. حسان - دراسات في تاريخ الحضارة الإسلامية - ص ٨-٧ - الطبعة الأولى ١٤٠٩ هـ ١٩٨٩ م - دار النهضة العربية للطباعة والنشر - بيروت».

(٦) القارة: جمعها قارات، وهي كتل اليابسة الكبيرة التي تتكون منها الكرة الأرضية، ويدخل في القارة الجزر المجاورة لها والمسطحات المائية الداخلة فيها.

انظر: «توني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٣٨٣».

(٧) انظر هوایت: آن تیری - كل شيء عن الأنهار العظيمة في العالم - ص ١٤ - ترجمة وتقديم: العميد محمد عبد الفتاح إبراهيم - إشراف ومراجعة: د. محمد صابر سليم - دار المعارف - مصر - عام ١٩٦٤.

ف حول البحار والأنهار والسدود تجمع الناس وظهرت الحضارات؛ ف الأندلس التي كانت إشعاعاً للحضارة الإسلامية في قلب أوروبا هي من مدن البحر، قال عنها ابن حوقل<sup>(١)</sup>: «فاما الأندلس فهي من نفائس جزائر البحر... ويغلب عليها المياه الجارية والشجر والأنهار العذبة»<sup>(٢)</sup>.

## حضارة وادي النيل:

لولا وجود نهر النيل العظيم لما قامت في مصر تلك الحضارات المتعاقبة؛ لأنها بدونه صحراء قاحلة.

فالنيل هو الذي أعان المصريين على إقامة حضارتهم وإنشاء العمran فانتشرت الزراعة وأقام المصريون الجسور وشيدوا الخزانات وعمدوا إلى شق الترع<sup>(٣)</sup> والقنوات<sup>(٤)(٥)</sup>.

وعلى جانبي نهر النيل أرض منبسطة، عندما يفيض النيل يترك طبقة من الطين غنية بالخشب، ينذر فيها الفلاح المصري بذوره، فمنذ ست آلاف سنة، وعندما كانت أوروبا أرضاً موحشة كانت حقول القمح تغطي أرض وادي النيل<sup>(٦)</sup>.

وقد أشارت بعض الآيات الكريمة إلى أن أهل مصر كانوا ينعمون بالمياه

(١) ابن حوقل: (ت: ٣٥٠ هـ).

هو محمد بن علي بن حوقل البغدادي ثم الموصلي أبو القاسم المؤrix المعروف بابن حوقل، سافر إلى الأندلس وتوفي بها، من تصانيفه: (المسالك والممالك في التاريخ والجغرافيا) وكتاب (صورة الأرض)

انظر البغدادي: إسماعيل باشا - هديه العارفين أسماء المؤلفين وأثار المصنفين من كشف الظنون - الجزء السادس - ص ٤٣ - ١٤١٣هـ ١٩٩٢م - دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان.

(٢) ابن حوقل: أبو القاسم النصيبي - صورة الأرض - الجزء الأول - ص ١٠٨ - الطبعة الثالثة - دار صادر - بيروت.

(٣) ترعة: «مجرى ينقل المياه الالزمة لري الأراضي الزراعية. وقد يكون طبيعياً أو اصطناعياً. كما قد يتسع أحياناً للأغراض الملاحية وقد لا يتسع».

(٤) القناة: «مجرى مائي اصطناعي يشق عاده لتسهيل عمليات النقل أو توزيع مياه الري أو لأي أغراض أخرى».

تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٣٩٧».

(٥) انظر عيده: د. علي إبراهيم - النهر الخالد - ص ١٤.

(٦) هوايت - كل شيء عن الأنهار العظيمة في العالم - ص ٢٥.

والزراعة، قال تعالى: «كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّتٍ وَعُيُونٍ وَرُزُوعٍ وَمَقَامٍ كَبِيرٍ وَعَمَّةٍ كَثُوا فِيهَا فَتِكِينَ كَذَلِكَ وَأَوْرَنَتْهَا قَوْمًا مَاخِرِينَ»<sup>(١)</sup> وكذلك أشارت سورة يوسف إلى زراعة القمح عند المصريين «فَالَّذِي نَرَزَ عَوْنَانِ سَبَعَ سِنِينَ دَأْبًا فَمَا حَصَدُوكُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْلَيْهِ إِلَّا قَبِيلًا مِمَّا تَأْكُلُونَ»<sup>(٢)</sup>، وطلب سيدنا يوسف من الملك قائلاً: «أَجْعَلْنِي عَلَى حَزَارَيْنِ الْأَرْضِ إِنِّي حَفِظْتُ عَلَيْهِ»<sup>(٣)</sup>.

سد مأرب:

اشتهرت الدولة السبيئية<sup>(٤)</sup> بسدها الذي جاء القرآن الكريم يحكي قصته. قال تعالى: «لَقَدْ كَانَ لِسَبَيْلٍ فِي مَسْكَنَتِهِمْ إِيمَانٌ جَنَّتَانِ عَنْ يَمِينِ وَشَمَائِلِ كُلُّوا مِنْ رِزْقِ رَبِّكُمْ وَأَشْكَرُوا لِمَ بَلَدَ طَبِيعَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ»<sup>(٥)</sup> فاغرضاً فارسلنا عليهم سيل العرم وبدلتهم بحنتهم جنَّتَيْنِ ذَوَاقَ أَكْثَلٍ حَمْطٍ وَأَلْيٍ وَشَنْعٍ وَنَنْ سِدْرٍ قَلِيلٍ<sup>(٦)</sup> ذلك جزيتهم بما كفروا وهل بحري إلا الكفر»<sup>(٧)</sup>.

فياعتراضهم عن طاعة ربهم، فقدوا مياهم وجناتهم، فقدوا عندها حضارتهم وحل القحط والهلاك محل الجنة، «وتفرقوا أيدي سبا في شتي أنحاء الجزيرة العربية»<sup>(٨)</sup>. قال تعالى: «وَمَرْقَنَتْهُمْ كُلُّ مُمَزِّقٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذَيْنَتِ لِكُلِّ صَبَارٍ شَكُورٍ»<sup>(٩)</sup>،

(١) سورة الدخان: ٢٥ - ٢٨.

(٢) سورة يوسف: ٤٧.

(٣) سورة يوسف: ٥٥.

(٤) كانت مملكة سبا بين معين وقبان، وامتد نفوذها من ساحل الخليج الفارسي شرقاً إلى البحر الأحمر غرباً، وقد انتقل سلطان معين إلى سبا التي بدأت قوتها تظهر في أواخر أيام معين، وامتد نفوذهما حوالي سنة ٩٥٠ إلى سنة ١١٥ ق. م. وورث سبا ملك معين سنة ٦٥٠ ق. م، وكان الحكم يحملون لقب (ملك سبا). وكانت حاضرة سبا في ذلك العصر مدينة مأرب، ويقال أن سبا هي مأرب.

انظر: «حسن إبراهيم - تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي - الجزء الأول - ص ٢٤ - ٢٥ - الطبعة السابعة ١٩٦٤ - دار الأندلس - بيروت».

(٥) سورة سبا: ١٥-١٧. والأمثل: «شجر، وهو نوع من الطرفاء». «الجوهرى - العين - الجزء الرابع - ص ١٦٢٠». السدر: «شجر حمله النبي».

«الفراهيدي - العين - الجزء السابع - ص ١٦٦».

(٦) حسن: تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي - الجزء الأول - ص ٩. سورة سبا: ١٩.

وقدوا بعد ذلك مثلاً؛ ولهذا تقول العرب في القوم إذا تفرقوا، «تفرقوا أيدي سباً وأيدي سباً وتفرقوا شذر مذر»<sup>(١)</sup>.

### استخدام الإنسان للمياه:

لمياه البحار دور فعال في الحروب والنزاعات والصناعات؛ لذلك تهتم الدول التي تعيش على شواطئ البحار ببناء وشراء السفن والغواصات<sup>(٢)</sup>، والبحار هي المستودع الهائل ل الطعام الإنسان الذي أحله الله لعباده في الحل والحرم. قال تعالى: ﴿أَحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَّعًا لَكُمْ وَالسَّيَارَةُ وَمِنْ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْشَرٌ حُمَّارٌ﴾<sup>(٣)</sup>. وبالإضافة إلى ذلك فقد استطاع الإنسان أن يستخدم أمواج المد والجزر<sup>(٤)</sup> في توليد الطاقة الكهربائية؛ وغير مثال على ذلك المحطة التي أقيمت على نهر رانس

(١) ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثالث - ص ٥٣٤.

(٢) فقد انهال وأنهار بالماء المندفع خط بارليف على الضفة الشرقية لقناة السويس في حرب ١٩٧٣، وقد فيما عرف المصريون خاصية ربو وزيادة الأوتاد الخشبية حال بللها بالماء، فكانوا يقطعون الأحجار بدقة الأوتاد بالصخور ثم يروونها بالماء فتنقل الصخور إلى كتل، وحدثا أنتقام العلماء ما كنوات حديثة لقطع المعادن بالماء المندفع تحت ضغوط عالية Watergate Cutting: وتزداد فعالية الطريقة الأخيرة حال خلط الماء المندفع المضغوط برمال دقيقه.

انظر: د. عبد الهادي - نظرات في الكون والقرآن: (مدارسة عقلية وایمانیه). ص ١٩٣ - الطبعة الأولى ١٩٩٥ - المكتبة الأكاديمية».

(٣) سورة المائدة: ٩٦. و«تحوي الأرض ١٣٦٠ مليون كيلومتر مكعب من المياه توزع كالآتي: ٢٪ في البحار والمعيبيات و٢٪ بشكل كتل جليدية و٦٪، ١٧٪ بشكل مياه جوفيه و٧٪، ١٧٪ توزع في الأنهر والبحيرات. وتقدم الأنهر والبحيرات لمئات الملايين من الناس المتعة والماء والغذاء والطاقة وتسهل التجارة، كما تخلص الإنسان من نقائه. ويذكر التذكرة بأن حياة مصر والسودان وأوغندا متعلقة بنهر النيل، وأن السدود المقاومة على الأنهر تعطي تقريباً ربع الطاقة الكهربائية التي تستهلكها البشرية. وأن في الولايات المتحدة طاقة كهرومائية كامنة في مساقط المياه تكفي لإعطاء ٣٠٠ مليون حصان بخاري، أي أكثر مما تتطلب حاجة الولايات المتحدة من الكهرباء. كما أن السد القائم على نهر (بارانا) PARANA بين البرازيل والباراغواي والذي بدأ ببناؤه في سنة ١٩٧٥ وانتهى في سنة ١٩٨٩ يعطي ٧٥ مليار كيلو وات ساعة في السنة وهو أكبر سد في العالم، علماً أن الطاقة المتاحة من الأنهر هي طاقة نظيفة لا تلوث البيئة. وفي الأنهر والبحيرات يعيش ألفاً نوع من الأسماك منها ١٣٠٠ نوع في نهر الأمازون فقط.

الشريف: د. عدنان - من علوم الأرض القرآنية (الثوابت العلمية في القرآن الكريم) - ص ١١٦ - الطبعة الأولى ١٩٩٣ - دار العلم - بيروت».

(٤) المد والجزر: هو عبارة عن انتفاخ وانخفاض سطح البحر على التوالي. ويحدث هذا عادة مرتين في اليوم الواحد... وتعزى هذه الظاهرة إلى أثر جاذبية القمر. وإن كان للشمس =

(River Rance) في فرنسا إذ تنتج هذه المحطة ما مقداره (٢٤٠ ميجاواط)، كما استطاع الإنسان أن يستغل الفرق في درجات الحرارة في البحر والمحيطات بين السطح وأعماق معينه في توليد الطاقة<sup>(١)</sup>.

---

= أيضا بعض الأثر».

«توني معجم المصطلحات الجغرافية ص ٤٥٠».

M.M.EI - Wakil - Powerplant Technology - McGraw- HILL. (١)

## المبحث الثالث

### دورة الماء في الطبيعة

الهواء والماء :

يلاحظ أحدهنا وهو يجلس في يوم حار ويشرب ماءً مثلاً أن الجوانب الخارجية للقديح المستعمل أصبحت مبللة، إن القديح لا ينضح ماءً؛ ولكن السبب هو أن قطرات الماء على جدرانه الخارجية لا بد أن تكون أتت من الهواء، وبحار الماء هذا بوضعه الغازي الممتزج بالهواء من الصعب رؤيته، ولكن حساسية جلد الإنسان ربما تشعر بكميات من بخار الماء الذي في الهواء فيقال عندها اليوم حار رطب<sup>(١)</sup>.

إن هذا الهواء كما حمل الحياة حمل ماء الحياة؛ وبين الماء والهواء تشابه في أن كلاً منها إذا كان نقىًّا فإنه لا لون له ولا طعم ولا رائحة، ولما كان بخار الماء من الهواء فإنه يعلق به ويرتفع معه. وهذا تقدير من الله وتدبر؛ فلو كان بخار الماء أقل من الهواء لانعدمت الحياة على الأرض. ولكن كيف وصل الماء إلى الهواء؟! إنها الشمس<sup>(٢)</sup> التي أقسم الله بها، فرغم بعدها الهائل عن سطح الأرض إلا أنها

(١) انظر ليوبлер: لوناب - الماء هو الأساس - ترجمة: د. رياض حامد الدباغ ومحمد شامل - ص ٢٣ - ٢٤ - الناشر جيمس كيليلي.

(٢) وجدير بالذكر أن بعض الآيات القرآنية التي تحدثت عن نزول الماء من السماء سبقها ذكر الشمس. كقوله تعالى: **هُنَّا قُلْقَلُ الْأَمْطَلِحِ وَجَعَلَ الْأَلَّ سَكَنًا وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ حُنْبَانًا** ذلك تقدير العزيز العليي وهو الذي جعل لكم الشعوم لتهذيبها في ظلمات الليل والنهار قد فصلنا الآيات لفهم يسلوّت وهو الذي أنشأكم من نفسٍ واحدٍ فَسَخَّرَ وَسَوَّحَ قد فصلنا الآيات لفهم يفهومون وهو الذي أنزل من السماء ماءً فأخرجنا به نباتٍ كل شيء<sup>هـ</sup> . . . سورة الانعام: ٩٦ - ٩٩.

وكقوله تعالى: **هُوَ الَّذِي تَرَ إِنْ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَلَ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلَنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ثُمَّ فَصَبَّنَهُ إِلَيْنَا قَبْضًا يَسِيرًا وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَيْلَلَ يَاسِاً وَالنَّوْمَ سُبَانًا وَجَعَلَ النَّهَارَ شُورًا وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الْرِّيحَ يُشَرِّكُ بِهِنَّاكَ يَدْعُ رَحْمَيْهِ وَأَنْزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا**. سورة الفرقان: ٤٥-٤٨.

وكقوله تعالى: **وَلَئِنْ سَأَلْتُمُوهُمْ مَنْ خَلَقَ الشَّمْسَ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَإِنْ يَقُولُنَّ اللَّهُ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَنْ يَعْلَمُ وَيَقْدِرُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يَعْلَمُ وَلَئِنْ سَأَلْتُمُوهُمْ مَنْ زَرَّ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا**

«تبخر سنويًا ٣٢٠ ألف كيلومتر مكعب من مياه المحيطات؛ فما من نقطة ماء إلا وترجع إلى البحر ولو بعد ملايين السنين بفعل الغلاف الجوي الأرضي الذي يعيدها إلى الأرض بشكل أمطار وثلوج لتبدأ دورة جديدة بين البحار والجو والأرض التي تتصرف كأنها آلة هائلة الحجم، متقدمة الصنع؛ حيث تلعب الشمس دور المرجل<sup>(١)</sup> والبحار دور الخزان الكبير، والغلاف الجوي والرياح والجبال والأرض وطبقاتها والبحيرات والأنهار دور أوعية التجميع والتبريد والتصريف، وبذلك تبقى البحار مملوءة بالماء»<sup>(٢)</sup>.

إنها دورة كاملة متكاملة تقوم بها الجمادات وكأنها أحيا قد عقلت وأدركت دورها في الحياة، وهذا تدبير من الله العزيز الحكيم. والله تعالى هو: ﴿الَّذِي يُرِسِّلُ الرِّيحَ فَتُثْبِرُ سَحَابًا﴾<sup>(٣)</sup> وهو تعالى الذي ﴿يُرَأَفِتُ بَيْنَمَا ثُمَّ يَعْلَمُ رَكَامًا فَتَرَى الْوَذْقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ﴾<sup>(٤)</sup>. وهكذا يعود الماء مرة أخرى إلى الأرض والبحار والمحيطات لتعود الكثرة من جديد دون فتور أو انقطاع ﴿وَصُنْعَ اللَّهُ الَّذِي أَنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ﴾<sup>(٥)</sup> حتى النباتات تقوم بدورها خير قيام، فعن طريق التح الذي هو عبارة عن تبخر الماء من النباتات عن طريق المسامات الموجودة في الأوراق يتبع الماء أيضاً ليشارك البحار والمحيطات في عملية التبخر، وعلى سبيل المثال فإن شجرة بلوط كبيرة يتبع منها (٤٠٠٠) غالون<sup>(٦)</sup> من الماء في السنة تقريبًا وهذا الماء تمتصه الجذور من التربة ثم يتحرك إلى الأعلى من خلال الجذوع ليصل إلى آلاف الفتحات الصغيرة التي على

= يَهُ الْأَرْضَ مِنْ يَقْدِ مَوْقِهَا لَيَوْمَ أَنَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْتَفِ لَا يَقْنُلُونَ ﴿٦١﴾ . سورة العنكبوت ٦١ - ٦٣ .

(١) المُرْجَل : بالكسر: الإناء الذي يغلي فيه الماء سواء كان من حديد أو حجارة أو خزف، يقال في المثل: ولصدره أزير كأزير المُرْجَل .

انظر: «ابن منظور - لسان العرب - الجزء الحادي عشر - ص ٦٢٢ - ٦٢٣ .

(٢) الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ١١٢ .

(٣) سورة الروم: ٤٨ .

(٤) سورة النور: ٤٣ .

(٥) سورة النمل: ٨٨ .

(٦) غالون: Gallon مكيال سوائل يعادل ٥٤٦ ، ٤ ليتر في إنكلترا .  
«خطاط - معجم المصطلحات العلمية والفنية - ص ٤٧٥ .

الجهة الخلفية لكل ورقة<sup>(١)</sup>، فإذا زادت كمية النتح عن طريق ارتفاع درجة الحرارة وشدة الرياح ساعدت الأشجار والنباتات عندها على تلطيف درجة الحرارة<sup>(٢)</sup> وهذا ما يلاحظ في الأيام الحارة.

وهكذا تخرج الشمس الماء من البحر عذباً وتحمله الرياح وتجري به سحاباً، ثم ينزل على الأرض أمطاراً، ثم يجري في سهولها أنهاراً، ثم يعود إلى مقره وهو البحر. وقد وصف القرآن هذه الدورة بقوله: ﴿وَاللَّهُمَّ ذَاتِ الرَّبْعَةِ وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّنْعِ﴾<sup>(٣)</sup>.

### أشكال الماء الذي ينزل من السماء:

والسحب مختلفة في أشكالها وألوانها وارتفاعها وانخفاضها وانخفاضها ولكنها جمياً تحمل قطرات من الماء تنزل بأشكال وأحوال مختلفة؛ فمنها ما ينزل وابلاً أو طلاً، ومنها ما ينزل بربداً أو ثلجاً.

**الوابل:** قال تعالى: ﴿كَمَثَلِ جَنَّتِكُمْ بِرَبْوَةِ أَصَابَهَا وَابْلٌ﴾<sup>(٤)</sup>. والوابل هو: «المطر الشديد الضخم القطر»<sup>(٥)</sup>.

تسقط الأمطار نتيجة لانخفاض درجة حرارة الهواء المحمل ببخار الماء في طبقات الجو العليا؛ فهذا الانخفاض في درجة الحرارة يؤدي إلى تكثيف<sup>(٦)</sup> البخار على شكل ذرات مائية صغيرة تتكون منها السحب التي تبقى سابحة في الجو فإذا وصلت إلى مناطق أو مستويات أشد بروادة من المناطق والمستويات التي أنت منها،

(١) انظر: ليبور - الماء هو الأساس - ص ٢٥.

(٢) التصيرات - ظواهر جغرافية في ضوء القرآن الكريم - ص ٢٨٩ - ٢٩١.

(٣) سورة الطارق: ١٢-١١. وهذا قسم من الله تعالى بالسماء ذات المطر الذي يعود ويتكثر وبالأرض ذات الانشقاق عن النبات الذي يخرج منها.

انظر: «الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٨٩٩».

(٤) انظر: نعمت صدقى - معجزة القرآن - ص ٤٦.

(٥) سورة البقرة: ٢٦٥. الربوة: وهو ما ارتفع من الأرض. وفيها أربع لغات رُبُوةٌ ورَبُوةٌ ورَبَّاوةٌ.

انظر: «الجوهري - الصحاح - الجزء السادس - ص ٢٣٥٠».

(٦) انظر ص (١٥) من هذا البحث.

(٧) التكثيف هو: عملية تحويل المادة من الحالة الغازية إلى الحالة السائلة.

انظر: «تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ١٢٦».

بدأت هذه الذرات تجتمع مع بعضها مكونة نقطاً كبيرة فببدأ بالسقوط على شكل مطر<sup>(١)</sup>. ولو لا وجود المناطق الباردة جداً في طبقات الجو لاختلت الحياة على سطح هذا الكوكب؛ لأن الماء المتاخر «يتكتف في هذا الغلاف البارد فتتألف منه الغيوم التي تنزل مطرأً. ولو لا هذا الغلاف الذي يُرجع الماء إلى الأرض لتاخر ماء الأرض وجفت وماتت عليها الحياة»<sup>(٢)</sup>.

**البرد**: هو عبارة عن «كريات ثقيلة من الجليد الشفاف، تسقط من سحب الركام<sup>(٣)</sup> المزني وغالباً ما تصاحبها عواصف رaudة... ويعزى حدوثها إلى صعود الهواء الرطب بسرعة فتتجمد قطرات الماء، ويزداد حجم الكريات بازدياد تجمد بخار الماء على سطوحها. وعندما تصبح الكريات ثقيلة بحيث تقاوم التيارات الهوائية الصاعدة فإنها تسقط، وفي أثناء سقوطها قد تزداد حجماً بأن تستوعب طبقات أخرى من الجليد من قطرات الماء شديدة البرودة العالقة بالهواء الرطب. وقد تسبب عواصف البرد خسائر فادحة في المحاصيل...»<sup>(٤)</sup>.

**الثلج**: هو «نوع من التساقط بأخذ شكلاً ريشياً بلوريًا. ويكون من بخار الماء عندما تهبط درجة حرارة الجو إلى أقل من نقطه التجمد...»<sup>(٥)</sup>.  
الندى: قال تعالى: «فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَأَيْلُ فَطَلٌ»<sup>(٦)</sup>.

وهو عبارة عن قطرات مائية تظهر عادة في الصباح الباكر على أوراق الأشجار وزجاج النوافذ وغيرهما؛ وذلك لأن مثل هذه الأجسام تفقد حرارتها بسرعة أثناء الليل. فإذا ما هبطت حرارتها إلى ما دون نقطة الندى الخاصة بالهواء الملحق لها؛

(١) انظر: شرف: د. عبد العزيز طريح - الجغرافية المناخية والنباتية- ص ٢١٤. الطبعة الثامنة.

(٢) أبو عوده: شواهد في الإعجاز القرآني (دراسة لغوية ودلالية) - ص ٣٩٧.

(٣) الركام المزني: نوع من السحب سميك جداً، قاتم اللون يتنهى إلى أعلى بكثير هائلة يبلغ سمكها نحو ٤٥٠٠ متر، وهذا النوع من السحب غالباً ما يسبب العواصف الراudedة وسقوط زخات من المطر أو البرد أو الثلج.

انظر: «توني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٢٤٥».

(٤) توني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٧٦ - ٧٧.

(٥) المرجع السابق - ص ١٤٠.

(٦) سورة البقرة: ٢٦٤.

فإن جزءاً من بخار الماء العالق بهذا الهواء يتكشف فوق سطحها على شكل نقط صغيرة من الماء<sup>(١)</sup>.

بعد هذا العرض يتبيّن أن ما يتخالل سطح الأرض من ينابيع وأنهار وجداول إنما يأتي من السماء وهذا ما دل عليه القرآن صراحة كقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَّكُمْ بِيَنَبِيعٍ فِي الْأَرْضِ﴾<sup>(٢)</sup> وقوله تعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَا الْرِّيحَ لَوْقَحَ فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَلَسْقِيَنَّكُمُوا وَمَا أَنْشَرْتُ لَهُ بِخَدْرِينَ﴾<sup>(٣)</sup> فإنّيات القرآن لمثل هذه الحقائق والدقائق العلمية قبل أن يكتشفها العلم بمئات السنين فهو خير دليل على صدق ما جاء به رسولنا الكريم عليه الصلاة والسلام.

فقد كان الفكر السائد في أواسط القرن السابع عشر أن الأنهر والينابيع تأتي من البحر؛ حيث تسرب مياهه إلى جوف الأرض متخالصة من ملوحتها فتسخن في باطن الأرض وبعدها تنفجر ينابيع وجداول وأنهارا إلى أن أثبت العالم الفرنسي (كلودبيرد Claudepeoult ١٦٧٠ م، ومن بعده (ماريوت) Marriott) أن كمية المياه الموجودة في الأنهر متعلقة بصورة مباشرة بكمية المياه المتساقطة من السماء، فمستوى منسوب الأنهر والبحيرات وغزارتها متعلق بكمية الأمطار التي تسقط سنويا والتي تختلف من سنة إلى أخرى<sup>(٤)</sup>.

(١) شرف - الجغرافية المناخية والتباينية - الأسس العامة - ص ٢٠٨.

(٢) سورة الزمر: ٢١.

(٣) سورة الحجر: ٢٢.

(٤) انظر الشريف: من علوم الأرض القرآنية - ص ١٠٥.

## **الفصل الثاني: الأمثال التي ذُكر فيها الماء في القرآن الكريم**

ويشمل المباحث التالية:

- تمهيد

**المبحث الأول : المثل المائي للمؤمنين**

- النفقة

**المبحث الثاني : المثل المائي للكافرين**

- دعاء الكافرين

- القلوب القاسية

- أعمال الكافرين

**المبحث الثالث : المثل المائي للمنافقين**

- أعمال المنافقين

- حال المنافقين

**المبحث الرابع : المثل المائي للحق والباطل**

**المبحث الخامس: المثل المائي للدنيا**



# الأمثال التي ذكر فيها الماء في القرآن الكريم

## تمهيد

قال تعالى: «وَتَلَكَ الْأَمْثَالُ نَضِرُّهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْكَرُونَ»<sup>(١)</sup>.

المثل: صورة حية ماثلة لمشهد واقعي أو متخيّل، مرسومة بكلمات معبرة موجزة، يؤتى به غالباً لتقرير ما يضرّب له عن طريق الاستعارة أو الكناية أو التشبيه، مع ملاحظة الشروط التالية:

الشرط الأول: وجود علاقة المشابهة بين الحالتين.

الشرط الثاني: تداول المثل بين الناس.

الشرط الثالث: عدم التغيير في لفظه الموضوع له<sup>(٢)</sup>.

وللمثل فوائد كثيرة منها: «التذكير، والوعظ، والتحث، والزجر، والاعتبار، والتقرير، وتقريب المراد للعقل وتصويره بصورة المحسوس، فإن الأمثال تصور المعاني بصورة الأشخاص؛ لأنها أثبتت في الأذهان لاستعاناً الذهن فيها بالحواس، ومن ثم كان الغرض من المثل تشبيه الخفي بالجلي، والغائب بالشاهد، وتأتي أمثال القرآن مشتملة على بيان تفاوت الأجر، وعلى المدح والذم، وعلى الثواب والعقاب، وعلى تفحيم الأمر أو تحقيمه، وعلى تحقيق أمر أو إبطاله»<sup>(٣)</sup>.

والأمثال القرآنية تحت المؤمنين على فعل الخيرات، وترك المنكرات والzed في

(١) سورة الحشر: ٢١.

(٢) انظر: الصغير: د. محمد حسين علي - الصورة الفنية في المثل القرآني - دار الرشيد للنشر ١٩٨١ - منشورات وزارة الثقافة والإعلام - الجمهورية العراقية - سلسلة دراسات ٢٨٨ ص ٦٠.

(٣) السيوطي: الإمام جلال الدين - الإتقان في علوم القرآن - الجزء الرابع - ص ٣٤٣-٣٤٤، مراجعة وتدقيق: سعيد المندوه - الطبعة الأولى ١٩٩٦ - دار الفكر - بيروت.

الدنيا، والإقبال على الآخرة، وهي للمنافقين كشف لأعمالهم الخبيثة التي ظاهرها الخير وباطنها الشر، أما للكافرين فهي بيان لمصير أعمالهم الموهومة التي سيجعلها الله هباءً مثاراً.

والمؤمنون هم الذين يتذمرون هذه الأمثال ويعقلونها ويعلمون مقاصدتها فيتعظون من خلالها، قال تعالى: ﴿وَتَلَكَ الْأَمْثَالُ نَضِرُّهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعَلِيمُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

«وكان بعض السلف يبكي إذا قرأ أمثلاً ولم يفهمه ويقول: لست من العالمين»<sup>(٢)</sup>.

(١) سورة العنكبوت: ٤٣.

(٢) ابن القيم: شمس الدين محمد بن أبي بكر - الأمثال في القرآن الكريم - ص ١٣١ - دار المعرفة للطباعة والنشر - بيروت - لبنان.

# المبحث الأول

## المثل المائي للمؤمنين

النفقة:

قال تعالى: «وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ أَبْغَاهُ مَرْضَاكَاتِ اللَّهِ وَتَنْهِيَّاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلُ جَنَاحَتِمْ بِرَبِّوَةِ أَصَابَهَا وَأَبْلَى فَأَنَتْ أَكُلَّهَا ضَعْفَيْنِ فَإِنَّ لَمْ يُصِيبَهَا وَأَبْلَى فَعَلَلَ اللَّهُ بِمَا تَقْمِلُونَ بَصِيرَتِهِ»<sup>(١)</sup>.

الجنة: «البستان». وهي قطعة أرض تنبت فيها الأشجار حتى تعطيها؛ فهي مأخوذة من لفظ الجن والجنين لاستارهم<sup>(٢)</sup>.

والربوة: «ما ارتفع من الأرض»<sup>(٣)</sup>.

وهذا التخصيص المذكور في الآية الكريمة يشير إلى أن «نبات الربى<sup>(٤)</sup> أرق منظراً وأزهى ثمراً إذ تتعاشه الشمس ويتعاجله المناخ النقى، فهو يعطي ثماره باطراد؛ لاجتماع جودة التربة وحسن الموقع، فإن لم يصيدها مطرٌ غزير في وابلها كفافها الطلل الخفيف في رذاذه»<sup>(٥)</sup>.

ويلاحظ من خلال السياق القرآني أن الجنة لا تعتمد في ريها على ماء الينابيع أو الأنهر؛ بل على ماء السماء.

(١) سورة البقرة: ٢٦٥.

(٢) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث - ص ٢٠٤.

(٣) الفيروزآبادي - القاموس المحيط - الجزء الرابع - ص ٢٣٤.

وانظر الشوكاني: محمد بن علي بن محمد - فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدرایة من علم التفسير - الجزء الأول - ص ٣٥٨ - تحقيق: أحمد عبد السلام - الطبعة الأولى ١٩٩٤ - دار الكتب العلمية - بيروت.

(٤) الربى: ما ارتفع من الأرض.

انظر الجوهرى: الصحاح - الجزء السادس - ص ٢٣٤٩.

(٥) الصغير - الصورة الفنية في المثل القرآني - ص ٣٠٣.

والعادة في الأشجار التي تروي بماء المطر أن يكون ثمرها أجود وأفضل من التي تروي بالري الصناعي؛ لأن المطر إذا تابع نزوله فإنه يدخل إلى باطن الأرض ويغذى جذور الأشجار، والجذور تتبع الماء إلى داخل الأرض بخلاف الري الصناعي الذي يبقى على وجه الأرض، وبالتالي تبقى الجذور على وجه الأرض فتتزاحم ويقل ثمرها وإنتجها، كما أن الوابل أثناء مروره في الغلاف الجوي يذيب في طريقه موادًّا هامة كالمواد العضوية وغيرها التي لها أثرها الإيجابي في تغذية الأشجار والزرع والثمار<sup>(١)</sup>.

عندما تتميز الجنة بهذه الأحوال فإن ثمارها تتضاعف «فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابْلُ فَطَلُ»<sup>(٢)</sup> «فَإِنَ الظَّلِ يكفيهَا وينوبَ مِنْبَ الْوَابِلِ فِي إِخْرَاجِ الشَّمْرَةِ ضَعْفَيْنِ»؛ وذلك لكرم الأرض وطبيتها<sup>(٣)</sup>، إضافة إلى ذلك فعندما تكون بهذه الصورة فإنها تعطي منظراً جميلاً.

وهذا مثلٌ للمؤمنين المخلصين في صدقائهم ونفقاتهم. مثلهم الله تعالى «بالجنة على الربوة، ونفقتهم الكثيرة والقليلة بالوابل والظل، وكما أن كل واحد من المطرين يضعف أكل الجنة، فكذلك نفقتهم كثيرة كانت أو قليلة بعد أن يطلب بها وجه الله تعالى»<sup>(٤)</sup>.

(١) انظر عبد الصمد: محمد كامل - الإعجاز العلمي في الإسلام والقرآن الكريم - ص ١٣٥ - الطبعة الأولى - ١٤١٠ هـ - ١٩٩٣ م - الناشر: الدار المصرية اللبنانية.

(٢) سورة البقرة: ٢٦٥.

(٣) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث - ص ٢٠٦.

(٤) الزمخشري - الكشاف - الجزء الأول - ص ٣٠٨-٣٠٩.

## المبحث الثاني

### المثل المائي للكافرين

دعاة الكافرين:

الله وحده هو الذي يستحق العبادة فهو القادر على الإجابة.

قال تعالى: ﴿هُنَّا دُعَوْةُ الْمَوْتِ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُولَتِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ إِلَّا كَبْسِطُ كَفَتِهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَتَلَعَّ فَاهُ وَمَا هُوَ بِيَلْغِيهِ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ﴾<sup>(١)</sup>.

وهذه الصورة «من أتعجب الصور التي تستطيع أن ترسمها الألفاظ. شخص حي شاخص باسط كفيه إلى الماء والماء منه قريب يريد أن يبلغه فاه ولكنه لا يستطيع ولو مد مدةً فربما استطاع»<sup>(٢)</sup>.

ولما كان الماء جماداً لا يحس بمن بسط كفيه عليه ولا بحاجة من يطلبه فسيقى الماء في مكانه دون حركة أو إجابة، وسيزداد الظمآن ظماً. «وكذلك ما يدعونه جماداً لا يحس بدعائهم ولا يستطيع إجابتهم ولا يقدر على نفعهم»<sup>(٣)</sup>، وهذه هي حال من توجهه لغير الله. ﴿وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ﴾؛ أي «في ضياع وخسارة وباطل»<sup>(٤)</sup>.

القلوب القاسية:

عندما لا ينفذ نور الإسلام إلى القلوب فإنها تصداً وتحجر وتقسو؛ فالقلب الخالي من الإيمان مليء بالقسوة والعصيان.

قال تعالى: ﴿ثُمَّ قَسَتْ فُلُوْبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْجَارَةِ لَمَا يَنْفَجِرُ مِنْهُ أَلْأَنْهَرُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشْقَقْ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ﴾<sup>(٥)</sup>.

(١) سورة الرعد: ١٤.

(٢) سيد قطب: التصوير الفني في القرآن - ص ٤١ - طبعة ١٩٧٦م - دار الشروق - بيروت - القاهرة.

(٣) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ٥٠١.

(٤) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٥٠٤.

(٥) سورة البقرة: ٧٤.

لقد جاءت هذه الآية الكريمة تعقيباً لما جرى من مشاهد وأحداث جرت أمام بني إسرائيل، كإحياء القتيل بعد ذبح البقرة وضربه ببعضها، ولكن كل هذا ما غير من حالهم شيئاً، بل زادت قلوبهم قسوة «فَهِيَ الْحِجَارَةُ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً»<sup>(١)</sup>، والقصوة هنا: «الصلابة والشدة والبيس»، وهي عبارة عن خلوها من الإنابة لآيات الله تعالى<sup>(٢)</sup>. «وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَعُ مِنْهُ الْأَنْهَرُ»<sup>(٣)</sup>.

والتفجر: التفتح بالسعة والكثرة<sup>(٤)</sup>، فقد ضرب موسى الحجر «فَانْجَرَثَ مِنْهُ آثَاثٌ عَشْرَةُ عَيْنَاتٍ»<sup>(٥)</sup> وقلوبهم لا تندى ولا تلين. «وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشْقَى فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ»<sup>(٦)</sup>.

والتشقق: يكون بالطول أو بالعرض بخلاف الانفتاح<sup>(٧)</sup>.

«وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهِيَطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ»<sup>(٨)</sup>، قال مجاهد<sup>(٩)</sup>: «ما تردى حجر من جبل ولا تفجر نهر من حجر ولا خرج منه ماء إلا من خشية الله»<sup>(١٠)</sup>.

لقد عرفت الجمادات عظمة ربها وقدره فاستجابت لأمره وانتهت لنهاية، ولكن كثيراً من الناس قست قلوبهم أكثر من الحجارة وبقيت تراوح مكانها مصراً على الباطل تدافع عنه وتموت من أجله، فمثل هؤلاء لا يرجى منهم إيمان ولا خير ولا إحسان؛ ولذلك جاء السياق القرآني بعد هذه الآية التي وصفت حال قلوب بني إسرائيل بصيغة السؤال الذي يقطع الآمال منهم «أَنْتَلَمَعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ

(١) سورة البقرة: ٧٤.

(٢) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الأول - ص ٣١٤.

(٣) سورة البقرة: ٧٤.

(٤) الرمخشري - الكشاف - الجزء الأول - ص ١٥٦.

(٥) سورة البقرة: ٦٠.

(٦) سورة البقرة: ٧٤.

(٧) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الأول - ص ١٢٧.

(٨) سورة البقرة: ٧٤.

(٩) مجاهد (١٠٤-٢١ هـ = ٦٤٢-٧٢٢ م).

هو مجاهد بن جبر، أبو الحجاج المكي، مولى بنى مخزوم (تابعى) مفسر من أهل مكة، أخذ التفسير عن ابن عباس فرأه عليه ثلاث مرات، يقف عند كل آية ويسأله فيما نزلت وكيف كانت. انظر: «الزرکلي - الأعلام - الجزء الخامس - ص ٢٧٨».

(١٠) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الأول - ص ٣١٥.

مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ<sup>(١)</sup>.

### أعمال الكافرين:

قال تعالى: «وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْنَاهُمْ سَرَابٌ يَقِيعَةٌ يَحْسَبُهُ الظَّمَانُ مَاءً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَهُ بَيْحَدَهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوْقَهُ حِسَابٌ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ<sup>(٢)</sup>».

السراب: هو الذي يجري على وجه الأرض كأنه الماء، وسمي السراب سرابة لأنّه يسرّب سروباً، أي يجري جرياً<sup>(٣)</sup>.

القيعة: «جمع قاع: وهو الموضع المنخفض الذي يستقر فيه الماء»<sup>(٤)</sup>.

الظماً: «أشد العطش. والظمان العطشان»<sup>(٥)</sup>، وتخصيصه بالظمان دون الريان؛ «لتشبه الكافر في شدة الخيبة عند ميسى الحاجة»<sup>(٦)</sup>.

وتبدو ظاهرة السراب بأجلٍ معانيها إذا ما بلغ الفرق بين درجة حرارة سطح الأرض والهواء الملائم له بضع درجات مئوية، وهي تشاهد عادة في الصحاري والمناطق المنبسطة، والطرق المستقيمة المعبّدة بالإسفلت<sup>(٧)</sup>.

وبهذا يتبيّن أن السراب ما هو إلا وهم وخداع؛ وبما أن الظمان يبحث عن الماء وقد بلغ الغاية في العطش لم يبق أمامه إلا أن يتعلّق بالأوهام، وتخيّب آماله وينقطع رجاؤه عندما يصل إلى المكان الذي ظنه ماءً وإذا به «لَمْ يَجِدْهُ شَيْئاً»<sup>(٨)</sup> ويزداد المهمّ وحرسته عندما يفاجأ بالموت يصرعه، وبالملائكة تنقله من عالم الدنيا إلى عالم الآخرة حيث الحساب والعداوة «وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوْقَهُ حِسَابٌ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ<sup>(٩)</sup>».

وهكذا يخيب رجاؤه ويجد الكفر قد أحبط أعماله.

(١) سورة البقرة: ٧٥.

(٢) سورة التور: ٣٩.

(٣) انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ٤٦٥.

(٤) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٤٨.

(٥) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ١١٦.

(٦) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ١٢٦.

(٧) الشؤون الإسلامية - المنتخب - ٥٢٥.

(٨) سورة التور: ٣٩.

(٩) سورة التور: ٣٩.

وقال تعالى: «أَوْ كَلْمَتٍ فِي بَحْرٍ لُّجْنٍ يَقْسِنُهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ، سَحَابٌ طَلْمَتٌ بَعْضًا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَكْدُمُهُ لَمْ يَكُنْ يَرَاهَا وَمَنْ لَرَمَ يَجْعَلُ اللَّهُ لَمَّا لَمَّا نُورَ فَمَا لَمَّا مِنْ نُورٍ»<sup>(١)</sup>.

هذا مثلاً ضربهما الله لنوعي الكفار كما ضرب للمنافقين في أول البقرة مثلين: نارياً ومائياً، وكما ضرب لما يقر في القلوب من الهدى والعلم في سورة الرعد مثلين مائياً ونارياً<sup>(٢)</sup>.

قال الزجاج<sup>(٣)</sup>: «إِنْ شَتَّ مِثْلَ السَّرَابِ، وَإِنْ شَتَّ مِثْلَ الظَّلَمَاتِ»<sup>(٤)</sup>.

أما البحر البحي فهو: «الذِي لَا يَدْرِكُ قُعْدَهُ». وللهجة معظم الماء<sup>(٥)</sup>.

وقد جمعت الآية الكريمة بين ظواهر جوية مختلفة؛ ظلمات في بحر عميق وأمواج متلاحقة فوق بعضها «وَالْبَحْرُ أَخْوَفُ مَا يَكُونُ إِذَا تَوَالَّتْ أَمْوَاجُهُ، فَإِذَا انْضَمَ إِلَى ذَلِكَ وَجْدَ السَّحَابِ زَادَ الْخَوْفُ شَدَّةً؛ لِأَنَّهَا تَسْتَرُ النَّجُومَ الَّتِي يَهْتَدِي بِهَا مِنْ فِي

(١) سورة النور: ٤٠.

(٢) ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثالث - ص ٢٩٦ - والمثلاً في سورة البقرة قوله تعالى: «مَثَلُهُمْ كَثَلُ الَّذِي أَشْتَوَقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَسْنَاهُتْ تَأْخُولَهُ ذَهَبَ اللَّهُ يُنَورُهُمْ وَرَزِّكُهُمْ فِي ظُلْمَتِ لَأْيَمِرُونَ» سورة البقرة: ١٧ وقوله تعالى: «أَوْ كَمِيرٌ مِنَ السَّكَانِ فِيهِ ظُلْمَتٌ وَرَغْدٌ وَرَقٌ يَجْعَلُونَ أَمْبِعَمٌ فِي مَاءِ أَرْبَعٍ مِنْ الصَّوْعَنِ حَذَرَ الْمَوْتُ وَاللَّهُ يُحْمِلُ إِلَيْكُمْ فَيَكُدُّ الْوَقْتُ يُعْلَمُ بِأَصْنَافِهِمْ كُلُّمَا أَنْهَاهُمْ لَهُمْ مَسْوَاهُ فِيهِ وَإِذَا أَطْلَمُ عَيْنَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَرِهِمْ إِنْكَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَقَدِيرٌ» سورة البقرة: ١٨ - ١٩ - ٢٠ . والمثلاً في سورة الرعد قوله تعالى: «أَنْرَكَ مِنَ السَّكَانِ كَمَّا فَسَّاتَ أَوْرَبَهُ يَقْدِرُهَا فَأَحْمَلَتِ السَّبِيلَ زَيْدًا رَبِيبًا وَمَمَا يُؤْفِيُونَ عَيْنَيْهِ فِي الْأَنَارِ أَبْيَاعَةً حَلَيْهِ أَوْ مَنْعَنْ زَيْدًا بَنْتَهُ كَلِيلَهُ يَقْرِبُ اللَّهَ الْحَقَّ وَالْبَطْلُ فَمَمَا أَرْزَدَ فَيَذَهَبُ جُفَاهُ وَمَمَا مَيْعَنَ النَّاسَ فَيَنْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ الْأَنَّاثَ» سورة الرعد: ١٧ .

(٣) الزجاج: (٢٤١ - ٢٤٢ - ٢٤٣) هـ = (٨٥٥ - ٨٥٦ - ٩٢٣).

هو: «إِبْرَاهِيمُ بْنُ السَّرِيِّ بْنُ سَهْلٍ، أَبُو إِسْحَاقٍ، وَالزَّجَاجُ: عَالِمٌ بِالنُّحُوكِ وَاللُّغَةِ، وَلَدُ وَمَاتَ فِي بَغْدَادَ كَانَ فِي فَتْرَتِهِ يَخْرُطُ الزَّجَاجَ، وَمَالَ إِلَى النُّحُوكِ، فَعَلِمَهُ الْمِبْرَدُ. مِنْ كِتَابِهِ: (مَعْنَى الْقُرْآنِ)، (خَلْقُ الْإِنْسَانِ)، (الْأَمَالِيِّ) وَ(إِعْرَابُ الْقُرْآنِ).

انظر: «الزَّرْكَلِيُّ - الْأَعْلَامُ - الْجَزْءُ الْأَوَّلُ - ص ٤٠».

(٤) الشوكتاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٤٨.

(٥) القرطيسي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثاني عشر - ص ١٨٧.

وقد كشف علماء البحار في النصف الثاني من القرن العشرين أن في البحار العميق، وعلى عمق ٣٠٠٠ متر أمواجاً عاتية قد تصل طولها إلى بضعة كيلومترات وارتفاعها إلى مائة متر، وأنه على عمق ستين متراً عن سطح البحر يصبح كل شيء مظلماً في البحار، كما أن هناك أنواعاً من السحب تعكس ضوء الشمس بكامله».

«الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١١٧».

البحر، ثم إذا أمطرت تلك السحاب وهبت الرياح المعتادة في الغالب عند نزول المطر تكاثفت الهموم وترادفت الغموم وبلغ الأمر الغاية التي ليس وراءها غاية<sup>(١)</sup>. هذه هي أعمال الكافرين، شكوك وأوهام، ظلمات أحاطت بهم من كل مكان؛ فحالهم كحال من ساقه الأقدار إلى بحر عميق يتخالله الموج والسحاب، فوصلت درجة الإلعتماد لدرجة «أنه إذا أخرج يده - وهي أقرب شيء منه - لنظر إليها لم يقرب من رؤيتها»<sup>(٢)</sup>.

قال تعالى: ﴿إِذَا أَخْرَجَ يَكْدُمُ لَهُ يَكْدُ بِرَبِّهَا﴾<sup>(٣)</sup>.

لقد جاءت هذه الآية الكريمة تصف الظلمات في سورة اسمها سورة النور، وبعد آية النور، وختمت بقوله تعالى: ﴿وَمَنْ لَّمْ يَجْعَلِ اللَّهَ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ﴾<sup>(٤)</sup>. ليدلنا كل هذا على أن الإسلام نور، وأن النور يأتي بالأنوار، وأن الكفر ظلام، وأن الظلام يأتي بالظلمات، وأن الإنسان مهما تقدم في فن العلوم والاختراعات، ووصل إلى أعلى درجات المهارات فإنه بغير نور الله يعيش في ظلمة وظلمات. ويلاحظ أن المثلين اللذين ضربهما الله تعالى لأعمال الكافرين في سورة النور كلاهما مائي.

ففي المثل الأول مُثُلت أعمال الكافرين وقد أحبطها رب العالمين بسراب يخيل لمن يراه أنه ماء، وهو في حقيقته خيال ﴿حَقَّ إِذَا جَاءَهُ لَهُ يَحْذَهُ شَيْئًا﴾<sup>(٥)</sup>؛ ليموت طمأنًا فلا يجد إلا الحميم أمامه الذي يزيد ظماءً وألمه. ﴿وَسَقَوْا مَاءً حَمِيمًا فَفَطَعَ أَعْنَاءَ هُنَّ﴾<sup>(٦)</sup>. وفي المثل الثاني ماء، ولكن هذه المرة الماء كثير وفي بحر عميق، تلاطمه الأمواج من كل مكان وغطاه السحاب.

(١) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٤٨ - ٤٩ .

(٢) الألوسي: أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود - روح المعانى في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى - الجزء الثامن عشر - ص ١٨٣ - دار إحياء التراث العربي بيروت.

(٣) سورة النور: ٤٠ .

(٤) سورة النور: ٤٠ . و قوله تعالى: ﴿وَمَنْ لَّمْ يَجْعَلِ اللَّهَ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ﴾ فيه يبين الله تعالى مقصوده الحقيقي الذي مهد له الكلام من قوله: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ﴾ سورة النور: ٣٥ .  
المودودي: أبو الأعلى - تفسير سورة النور - ص ٢٠٥-٢٠٦ - تعریف محمد عاصم الحداد - دار الفكر.

(٥) سورة النور: ٣٩ .

(٦) سورة محمد: ١٥ .

## المبحث الثالث

### المثل المائي للمنافقين

أعمال المنافقين:

قال تعالى: ﴿أَيُّوْدُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِنْ تَغْيِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا أَلَّا نَهْرٌ لَهُ فِيهَا مِنْ كُلِّ الشَّرَبٍ وَأَصَابَهُ الْكَبِيرُ وَلَهُ ذُرِّيَّةٌ ضَعْفَاهُ فَاصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْرَقَتْ كَذَلِكَ يُبَيِّثُ اللَّهُ لَكُمُ الْأَيَّتِ لَعْنَكُمْ تَنْقَرُوكُمْ﴾<sup>(۱)</sup>.

«وهذا مثل لمن يعمل الأعمال الحسنة لا يتغى بها وجه الله، فإذا كان يوم القيمة وجدها محبطاً، فيتحسر عند ذلك حسرة من كانت له جنة من أبهى الجنان وأجمعها للشمار بلغ الكبر، وله أولاد ضعاف والجنة معاشهم ومنتعشهم فهلكت بالصاعقة»<sup>(۲)</sup>.

ولما كانت هذه الجنة من أجمل الجنان وأحسنتها، جمعت النخيل والأعناب، واشتملت على ثمار مختلفة ومتعددة، وازدانت بأنها رها التي تجري من تحتها فإن صاحبها تعلق بها، وازداد تعلقه بها بعدها أصابه الكبر وأولاده ضعاف، ومن كانت هذه حاله ازدادت حاجته لبستانه وفجأةً أصابه إعصارٌ فيه نار فاحتراق. «ولم يكن عنده قوة فيغرسه ثانية، ولم يكن عند بنيه خير فيعودون على أبيهم؛ وكذلك الكافر والمنافق إذا ورد إلى الله تعالى يوم القيمة ليست له كرامة يبعث فيرد ثانية، كما ليست عند هذا قوة فيغرس بستانه ثانية، ولم يكن عند من افتقر عند الكبر سنه وضعف ذريته

(۱) سورة البقرة: ۲۶۶. والإعصار: عبارة عن منطقة ضغط جوي منخفض، وهناك نوعان رئيسان: الأول يحدث في العروض المعتدلة، والثاني وهو أشد عمقاً ويحدث في المناطق المدارية. غالباً ما يصاحب الأعاصير المدارية سحب كثيفة قاتمة ومطر إعصاري غزير وبرق ورعد، وتدور فيها الرياح بسرعة تزيد عن مائة كيلومتر في الساعة.

انظر: «تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ۳۴».

(۲) الزمخشري - الكشاف - الجزء الأول - ص ۳۰۹.

غنى عنه<sup>(١)</sup>. لقد فقد جنته عندما صار بأمس الحاجة إليها؛ وكذلك المنافق يفقد عمله في أشد الأوقات حاجة له؛ لأنها لم تكن خالصة لوجه الله؛ ولو كان ظاهرها الإخلاص فباطلها الرياء.

وقال تعالى: «يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ يَا مَنِ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالُهُ رِقَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفَوَانٍ عَلَيْهِ تَرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابْلٌ فَتَرَكَهُ صَلَدًا لَا يَقْدِرُونَكُمْ عَلَى شَيْءٍ مَمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لَا يَهُدِي الْقَوْمَ الْكُفَّارِ»<sup>(٢)</sup>.

الصفوان: الحجر الأملس<sup>(٣)</sup>.

الوابل: «المطر الشديد»<sup>(٤)</sup>.

الصلد: «من «الصلادة»؛ أي الصخور التي لا تتأثر كثيراً بعوامل التفكك أو التحلل أو تلك التي إذا تأثرت بها لا يتبع عنها إلا حطام أو فتات قليل»<sup>(٥)</sup>.

ويلاحظ التعبير بالوابل بدل المطر؛ ذلك لأن المطر قد يكون خفيفاً فيترك شيئاً من التراب فوق هذه الصخرة الملساء التي لا تعرج في فجواتها، ولكن حينما ينزل وابلاً لا يترك عليها ذرة من التراب، وإذا بها صخرة لا تنبت شيئاً<sup>(٦)</sup>.

ـ بدلأً من أن يكون هذا الماء النازل خيراً ينبت النبات وإذا به يذهب حتى بالتراب، وإذا بهذه الصخرة متكتشفة خالية من كل خير غير مستعدة لإمساك ماء ولا لإنبات نبات.

أراد الله تعالى «أن يبيّن للناس أن الصدقة التي تبذل رباء - والتي يتبعها المن والأذى - لا تثمر شيئاً ولا تبقى، فينقل إليهم هذا المعنى المعجد في صورة حسية متخالية»<sup>(٧)</sup>. لتكون أوقع في النفس.

(١) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث - ص ٢٠٨.

(٢) سورة البقرة: ٢٦٤.

(٣) انظر البيضاوي: - أنوار التزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ١٣٩-١٣٨.

(٤) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الأول - ص ٣٥٨.

(٥) تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٣١٥.

(٦) انظر الشعراوى: محمد متولى - معجزة القرآن - إعداد: أحمد زين - الجزء الثاني - ص ٣٤٧ - مكتبة التراث الإسلامي - مصر.

(٧) سيد قطب - التصوير الفني في القرآن - ص ٣٩.

## حال المنافقين:

يختبط المنافقون في ظلمات من الشكوك والأوهام، أرادوا بانتسابهم إلى الإسلام أن يجمعوا بين نور الإسلام وظلمة الشرك، فهم في حيرة وتردد بين الخير والشر **«كَالَّذِي أَسْتَهْوَتْهُ الشَّيْطَانُ فِي الْأَرْضِ حَيْثَانٌ»**<sup>(١)</sup>.

قال تعالى: ﴿وَأَوْكَدَهُمْ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ طَلَمَتْ وَرَعْدٌ وَرُوقٌ يَعْلَمُونَ أَصْبَعَهُمْ فِي هَادِئِهِمْ مِنَ الْمَوْعِدِ حَذَرَ الْمَوْتَ وَاللهُ تُحِيطُ بِالْكُفَّارِ﴾<sup>(۲)</sup>.

والصب: «هو المطر الذي يصوب أي ينزل بكثرة»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(4)</sup> والعد: «الصوت الذي يسمع من السحاب».

والسوق: «ما يلمع من السحاب من يرق الشيء يربضاً»<sup>(٥)</sup>.

**الصاعقة:** نازٌ تسقط من السماء في رعد شديد والصاعقة: صيحة العذاب<sup>(٦)</sup>

ومعلوم أن المطر يحمل الحياة والخير والبركات لأهل الأرض، فـ«شبـه دـين الإسلام بالصـيب؛ لأن القـلوب تـحيـي بـه حـيـة الـأـرـض بـالـمـطـر»<sup>(٧)</sup>. «فـضرـب لـلـمـنـاقـفـين مـثـلاً نـارـيـاً وـمـثـلاً مـائـيـاً، فـإـن النـار مـادـة النـور وـالـمـاء مـادـة الـحـيـة، وـأـن الـوـحـي الـذـي يـنـزـل مـن السـمـاء بـحـما. حـيـة الـقـلـوب وـاستـتـارـتها وـلـهـذا أـسـمـاه الله رـوـحـاً وـنـورـاً»<sup>(٨)</sup>.

لقد أفلت المطر أحواه حوية عاصفة ومضطربة (ظلماتٌ ورعدٌ وبرقٌ)،

فلا ضعف بصائر المنافقين اشتدت عليهم زواجر القرآن ووعيده وتهديه وأوامره

(١) سورة الأنعام: ٧١

٢) سورة البقرة: ١٩.

(٣) السعدي - عبد الرحمن ناصر - تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان - الجزء الأول -  
ص ٤٦ - الطبعة الثانية ١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م حققه وطبعه ونسقه محمد زهري النجار - دار النشر:  
عالم الكتب - بيروت .

(٤) أبو بكر الرازي - مختار الصحاح - ص ١٠٤ .

(٥) **البيضاوي** - **أنوار التنزيل وأسرار التأويل** - **الجزء الأول** - ص ٣٢-٣٣.

٦) انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء العاشر - ص ١٩٨.

(٧) الزمخشري: الكشاف - الجزء الأول - ص ٨٦.

- (٨) ابن القيم الجوزية: شمس الدين محمد بن أبي بكر - الأمثال في القرآن الكريم - ص ١٧٣ -  
١٧٥ دار المعرفة للطباعة والنشر.

(٩) سورة البقرة: ١٩ .

ونواهيه؛ فحالهم حال من أصابه مطر فيه ظلمةٌ ورعدٌ وبرقٌ<sup>(١)</sup>. فعندما يسمعون صوت الرعد فإنهم **﴿يَجْعَلُونَ أَصْنِعَمُّ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوْعِقِ حَدَّارَ الْمَوْتِ﴾**<sup>(٢)</sup>، إنهم لا يكتفون بوضع طرف الإصبع لمنع صوت الرعد ولكنهم يحاولون أن يدخلوا كل الإصبع في آذانهم<sup>(٣)</sup>؛ لشدة خوفهم وقلة أمنهم. ولكن ماذا ستفعل الأصابع مع الصواعق فإغلاق الآذان بها لا يجنبهم خطرها. **﴿وَاللَّهُ يُحِيطُ بِالْكَافِرِينَ﴾**<sup>(٤)</sup>.

أما البرق فلشدة لمعانه يكاد **﴿يَخْطُفُ أَبْصَرَهُمْ﴾**<sup>(٥)</sup>.

ويلاحظ من خلال هذا المثل القرآني أن الأحوال الجوية جمعت بين أمرتين متناقضتين بين الظلمات وبين البرق اللامع، كما جمع المنافقون بين ظلمات الشرك ونور الإسلام؛ فهم في تذبذب وشكوك وأوهام تلبستهم فلا يستطيعون الخروج منها، فالبرق **﴿كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَشَواً فِيهِ﴾**<sup>(٦)</sup>، وإذا صادفوا من البرق خفةً مع خوف أن يخطف أبصارهم، انتهزوا تلك الخفة فرصة فخطوا خطوات يسيرة، فإذا خفي وفتر لمعانه بقوا واقفين متقيدين عن الحركة<sup>(٧)</sup>. **﴿وَإِذَا أَظَلَمَ عَلَيْهِمْ قَائِمًا﴾**<sup>(٨)</sup>. «وهو لاء المنافقون تلوح لهم الدلائل والأيات فتبهرهم أصواتها فيهمون أن يهدوا، ولكنهم بعد قليل يعودون إلى الكفر والنفاق»<sup>(٩)</sup>.

ولما كان الرعد خطاً على أسماعهم والبرق خطاً على أبصارهم ختم الله المثل بقوله: **﴿وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ إِسْمَاعِيلَ وَأَبْصَرَهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾**<sup>(١٠)</sup>.

(١) ابن القيم: الأمثال في القرآن الكريم - ص ١٧٣-١٧٥.

(٢) سورة البقرة: ١٩.

(٣) انظر الشعراوي - معجزة القرآن - المجلد الثاني - ٣٥١.

(٤) سورة البقرة: ١٩.

(٥) سورة البقرة: ٢٠.

(٦) سورة البقرة: ٢٠.

(٧) الزمخشري - الكشاف - الجزء الأول - ص ٩٢.

(٨) سورة البقرة: ٢٠.

(٩) الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٦.

(١٠) سورة البقرة: ٢٠.

## المبحث الرابع

### المثل المائي للحق والباطل

الحق والباطل ضدان لا يجتمعان بأي صورة أو حال؛ فالحق جذوره راسخة ثابتة، أما الباطل فزاهق ومهزوم لا يمكن ولا يدوم.

قال تعالى: ﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدْرِهَا فَاحْتَلَ السَّيْلُ زَبَدًا رَأْيَكَأَوْمَعَهُ يُؤْقِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ أَيْتَعَةً حَلْيَةً أَوْ مَتَعَ زَبَدًا مَثْلَهُ كَذَلِكَ يَضْرُبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَاطِلُ فَمَا الْزَّبَدُ فَيَذَهَبُ حَفَاءً وَمَا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرُبُ اللَّهُ الْأَمْنَالَ﴾<sup>(١)</sup>.

هذا مثلان ضربهما الله تعالى للحق في ثباته، والباطل في اضمحلاته وزواله: «أحدهما لأهل البوادي والثاني لأهل الصناعات»<sup>(٢)</sup>، فشبه الله تبارك وتعالى الوحي الذي أنزله لحياة القلوب والأسماع والأ بصار بالماء الذي أنزله الله لحياة الأرض بالنبات، وشبه القلوب بالأودية فكما أن الأودية مختلفة في سعتها، فكذلك القلوب؛ فقلب كبير يسع علمًا عظيمًا كواكب كثيرة، وقلب صغير كواكب صغير<sup>(٣)</sup>. والزبد: «الذي يعلو الماء فإنه يضمحل ويعلق بجنبات الأودية وتدفعه الرياح»<sup>(٤)</sup>. ولما ذكر الله تعالى هذا الزبد الذي لا يظهر إلا عند اشتداد الحاجة أو جري الماء ذكر الزبد الذي لا يظهر إلا في النار»<sup>(٥)</sup>.

لقد فارق الزبد الماء عند جريانه وفارقه في الحلبي عندما أُوقد تحته بالنار، ولو لا

(١) سورة الرعد: ١٧.

(٢) جبنه: عبد الرحمن حسن - الأمثال القرآنية (دراسة وتحليل وتصنيف ورسم لأصولها وقواعدها ومناهجها) - ص ٩٠ الطبعة الأولى ١٤٠٠ هـ - ١٩٨٠ م - دار العلم - دمشق - بيروت.

(٣) انظر: ابن القيم - الأمثال في القرآن الكريم - ص ١٨١-١٨٢.

(٤) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ص ٢٠٠.

(٥) الفخر الرازي: أبو عبدالله عمر بن الحسين الملقب فخر الدين - التفسير الكبير الجزء التاسع عشر - ص ٣٥ - الطبعة الثالثة - دار إحياء التراث العربي - بيروت.

جري الماء وحرارة النار لبقي الزبد مخالطاً الماء والحلبي؛ كذلك الباطل ينكشف وتظهر حقيقته ويفارق الحق عندما تشتد الأمور.

وبما أن الزبد أخف وزناً فإنه علا وجه الماء ووجه الحلبي، أما الماء والحلية فيمكثان. «فَإِنَّمَا الْزَبَدَ فَيَذَهَبُ جُفَاءً»<sup>(١)</sup> يتلاشى على جنبات الأودية. «وَإِنَّمَا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ»<sup>(٢)</sup>، وفي هذا دلالة على أن الباطل «وَإِنْ عَلَا بَعْضُ الْأَحْوَالِ إِنَّمَا يَضْمِنُ حَلَالَ الزَّبَدِ وَالْخَبْثِ»<sup>(٣)</sup>. وفيه دليل أيضاً على أن الحق ثابت راسخ وأن الباطل زاهق.

وقال تعالى: «وَهُوَ الَّذِي يُرِسِّلُ الرِّيحَ بُشَّرًا بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَفْلَتَ سَحَابًا فَقَالَ سُقْنَةُ لِلَّهِ مَيْتَ فَأَرْلَدَنَا بِهِ الْأَمَّةَ فَأَخْرَجَنَا بِهِ، مِنْ كُلِّ الْفَرَّارِتِ كَذَلِكَ تُخْرُجُ الْمَوْقَعَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ وَالْأَبْلَدُ الْطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتًا يُذَنُّ رَبِيعًا، وَالَّذِي خَبَثَ لَا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِدًا كَذَلِكَ نُصَرِّفُ الْأَيْنَ لِقَوْمٍ يَشْكُرُونَ»<sup>(٤)</sup>.

بالماء الواحد أخرج الله من الأرض الميتة ثمرات مختلفة في أشكالها وألوانها ومذاقها وفي هذا عبرة لأولي الأ بصار وليري هذا دليلاً ملموساً ومحسوساً ومشاهداً أمام الناس على أن الذي يقدر على إحياء الأرض الميتة بكل أنواع النبات والشمار يقدر على إخراج الموتى مرة أخرى بعد أن كانوا رفاتاً وتراباً.

ولكن ليس كل البلاد تقبل الماء فتنبت النبات «وَالْأَبْلَدُ الْطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتًا يُذَنُّ رَبِيعًا، وَالَّذِي خَبَثَ لَا يَخْرُجُ إِلَّا نَكِدًا»<sup>(٥)</sup>. وكذلك ليس كل الناس يقبل الهدى والعلم.

هذا مثل ضربه الله تعالى للمؤمن والكافر بالأرض الخيرة والأرض السبخة؛ فشبه نزول القرآن بنزول المطر، وشبه المؤمن بالأرض الخيرة التي نزل عليها المطر فيحصل فيها أنواع الأزهار والشمار، وأما الأرض السبخة فهي وإن نزل المطر عليها لم يحصل فيها النبات<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة الرعد: ١٧.

(٢) سورة الرعد: ١٧.

(٣) القرطي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ص ٢٠٠.

(٤) سورة الأعراف: ٥٧ - ٥٨.

(٥) سورة الأعراف: ٥٧ - ٥٨.

(٦) انظر: الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الرابع عشر - ص ١٤٤.

وَحَولَ هَذَا الْمَعْنَى يَقُولُ الرَّسُولُ ﷺ: (مَثُلُّ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْعِلْمِ كَمَثَلِ  
 الْغَيْثِ الْكَثِيرِ أَصَابَ أَرْضًا فَكَانَ مِنْهَا نَفِيَّةً قَبِيلَتُ الْمَاءَ فَأَنْبَتَتِ الْكَلَأَ وَالْعُشْبَ الْكَثِيرَ  
 وَكَانَتْ مِنْهَا أَجَادِيبٌ أَمْسَكَتِ الْمَاءَ فَنَفَعَ اللَّهُ بِهَا النَّاسُ فَشَرَبُوا وَسَقَوْا وَزَرَعُوا وَأَصَابَتْ  
 مِنْهَا طَائِفَةً أُخْرَى إِنَّمَا هِيَ قِيعَانٌ لَا تُمْسِكُ مَاءً وَلَا تُنْتَ كَلَأً فَذَلِكَ مَثُلُّ مَنْ فَقَهَ فِي دِينِ  
 اللَّهِ وَنَفَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ فِي عِلْمٍ وَعَلَمَ وَمَثُلُّ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَى اللَّهِ  
 الَّذِي أَرْسَلْتُ بِهِ) <sup>(١)</sup>.

---

(١) رواه البخاري (صحيح البخاري) - كتاب العلم - باب فضل من عالم وعلم - حديث رقم ٧٩  
 ص ٤١). ورواه مسلم (النووي شرح صحيح مسلم - كتاب الفضائل - باب بيان مثل ما بعث النبي -  
 ﷺ - من الهدى والعلم - حديث رقم: ٥٩١٢ - ١/١٥ - الجزء الخامس عشر - ص ٤٧-٤٨).

## المبحث الخامس

### المثل المائي للدنيا

تُخَضِّرُ الدُّنْيَا وَتُزَرِّعُ بِنْزُولِ الْمَاءِ؛ ﴿أَلَرَّ تَرَ أَكَبَ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا هَبَّ فَتَصْبِحُ الْأَرْضُ مُخْسَرَةً إِنَّكَ اللَّهَ لَطِيفٌ حَمِيرٌ﴾<sup>(١)</sup> ولكن سرعان ما يبدأ هذا التزيين والجمال بالزوال عند ما يبدأ النبات باليأس والجفاف ليصبح ﴿هَشِيمًا لَذِرْوَةِ الرِّيحِ﴾<sup>(٢)</sup>، وهكذا الدنيا. وقد «أمر الله نبيه ﷺ أن يضرب المثل للدنيا تزهيداً فيها وترغيباً في الآخرة»<sup>(٣)</sup>.

وإنما شبه الله تعالى الحياة الدنيا بالماء؛ «لأن الماء لا يستقر في موضع وكذلك الدنيا لا تبقى على واحد، وأن الماء لا يبقى وينذهب، كذلك الدنيا تفنى.. ، وأن الماء إذا كان بقدر كان نافعاً منيناً، وإذا جاوز المقدار كان ضاراً مهلكاً، وكذلك الدنيا الكفاف منها ينفع وفضولها يضر»<sup>(٤)</sup>.

قال تعالى: ﴿إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَّلَ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْنَاطَ بِهِ نَبَاتَ الْأَرْضِ مِنَ يَأْكُلُ النَّاسَ وَالْأَنْعَمَ حَتَّىٰ إِذَا أَخْنَطَ الْأَرْضَ تُخْرُفَهَا وَأَرْيَتَهَا وَلَكَ أَهْلُهَا أَهْلُمَهَا فَنِدَرُوكَ عَلَيْهَا أَتَهَا أَمْرُنَا لَيَلَّا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَوْسِيدًا كَانَ لَمَّا تَفَنَّ يَا لَأَمْمَنْ كَذَلِكَ فَنَقْصَلُ أَلَيَّتَ لِقَوْمٍ يَنْتَكُرُونَ﴾<sup>(٥)</sup>.

وهذه هي الدنيا تعرض من خلال القرآن في لوحات ومشاهد، «وكلما كانت اللوحات المشاهد أكثر تحريكاً للنفس وأكثر اتصالاً بالحياة كان الانطباع العام الذي

(١) سورة الحج: ٦٣.

(٢) سورة الكهف: ٤٥.

(٣) الطوسي: محمد بن الحسن بن علي - تفسير الثبيان - الجزء السابع - ص ٥١ - تحقيق وتنقيح: أحمد حبيب العاملي - مكتبة الأمين - النجف ١٣٨١ هـ - ١٩٦٢ م.

(٤) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء العاشر - ص ٢٦٨.

(٥) سورة يونس: ٢٤.

تركه أكثر وضوحاً وأشد تأثيراً<sup>(١)</sup>.

بعد نزول الماء يخرج نبات الأرض ويختلط بعضه ببعضه «حَتَّى إِذَا أَخْدَتِ الْأَرْضَ  
مُخْرَفَهَا وَأَزْيَّنَتِهَا»<sup>(٢)</sup>؛ وذلك لأن التزخرف عبارة عن كمال حسن الشيء. فجعلت  
الأرض آخذة زخرفها على التشبيه بالعروس إذا لبست الثياب الفاخرة من كل لون،  
وتزيينت بجميع الألوان من حمرة، وخضراء، وصفراء، وذهبية، وبياض. إنه متى صار  
البستان على هذا الوجه وبهذه الصفة فإنه يفرح به المالك ويعظم رجاؤه في الانتفاع  
به، ويصير قلبه مستغرقاً فيه<sup>(٣)</sup>. عندها يظن «أَهْلَهَا أَهْلُهُمْ فَلَدُورُونَ عَيْنَاهَا»<sup>(٤)</sup>،  
«فَحَصَلَ لَهُمْ طَعْمٌ بِأَنْ ذَلِكَ سَيِّسْتَمْرُ وَيَدُومُ»<sup>(٥)</sup>. لكن سرعان ما يأتيها أمر الله ليلاً أو  
نهاراً، عندها تكون الخسارة كبيرة والمصيبة أليمة.

فمثل الدنيا في سرعة زوالها وانقضائها «مُثُلَّ مَا عَلَى الْأَرْضِ مِنْ أَنْوَاعِ النَّبَاتِ فِي  
زَوَالِ رُونَقِهِ وَذَهَابِ بَهْجَتِهِ وَسُرْعَةِ تَقْضِيهِ، بَعْدَ أَنْ كَانَ غَضَّاً مُخْضَرَأً طَرِيَّاً، قَدْ تَعَانَقَتِ  
أَغْصَانُهُ الْمُتَمَيِّلَةُ، وَزَهَتْ أُوراقُهُ الْمُصَافَحةُ، وَتَلَأَّتْ أُنُوارُ نُورِهِ، وَحَاكَتِ الزَّهْرَ  
أَنْوَاعُ زَهْرِهِ»<sup>(٦)</sup>، وما هي إلا لحظات حتى تصبح «حَصِيدًا كَانَ لَمْ تَقْنَ يَلْأَمِشْ»<sup>(٧)</sup>،  
والحصيد «الزرع الذي يحصد ويستأصل»<sup>(٨)</sup>.

لقد عاد الزرع حطاماً كأنه ما كان ولم يكن لتعود الأرض ميتة بعد أن كانت حية  
وغضة وطيرية.

وهذا المشهد يتكرر دائماً وباستمرار لحياة النبات والثمار والأشجار لتكرر  
الموعظة والعبرة لهذا الإنسان من هذه الدورة الحياتية السريعة، ولتعليم الإنسان أن

(١) أبو حمده محمد علي - من أساليب البيان في القرآن الكريم - ص ٩٣ - هـ ١٣٩٨ - م ١٩٧٨ -  
الطبعة الأولى - الطابعون - جمعية عمال المطابع التعاونية - عمان -الأردن.

(٢) سورة يومن: ٢٤.

(٣) الفخر الرازى - التفسير الكبير - الجزء السابع عشر - ص ٧٣.

(٤) سورة يومن: ٢٤.

(٥) السعدي - تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان - الجزء الثاني - ص ٣٢٨.  
الشوكتاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٥٥٧.

(٦) سورة يومن: ٢٤.

(٧) النسفي: عبد الله بن أحمد بن محمود - مدارك التزويل وحقائق التأويل - الجزء الأول - ص  
٥٣٥ - الطبعة الأولى ١٩٩٥ - دار الكتب العلمية - بيروت.

الذي يحيي الأرض بعد موتها يحيي الأجساد بعد فنائها، وأنه لو دام الزرع في أخضراره وجماله لدامت الدنيا في زيتها وبهجتها.

وقال تعالى: ﴿وَرَزَّلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَرِّكًا فَأَبْثَنَاهُ إِلَيْهِ جَنَّتَ وَحَبَّ الْحَصِيدِ وَالنَّخْلَ بَاسِقَتْ لَهَا طَلْعُ نَضِيدٍ رِزْقًا لِلْعِيَادِ وَأَحْيَنَا إِلَيْهِ بَلَدَةً مَيَّتًا كَذَلِكَ الْخَرْجُ﴾<sup>(١)</sup>. عندما ينزل الماء مباركاً إلى الأرض فإن نباتها يصير جنات بعد أن كانت هذه الأرض مجدهبة لا زروع ولا ثمار.

«وجملة ﴿كَذَلِكَ الْخَرْجُ﴾ مستأنفة لبيان أن الخروج من القبور عندبعث كمثل هذا الأحياء الذي أحivi الله به الأرض الميتة»<sup>(٢)</sup>.

وبين النبات والإنسان قاسم مشترك في أن كلاً منها يحيى بالماء وكلاً منها له أجل محدود ينتهي بعده ويزول.

وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيحَ فَتَشَرُّ سَحَابًا فَسَقَتْهُ إِلَيْنَا بِلَدِ مَيَّتٍ فَأَحْيَنَا إِلَيْهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ الْشُّورُ﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يَرْسِلُ الرِّيحَ بَشِّرًا بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَفَّتْ سَحَابًا ثُقَالًا سَقَتْهُ بِلَدِ مَيَّتٍ فَأَنْزَلَنَا إِلَيْهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجَنَا إِلَيْهِ مِنْ كُلِّ الْمَرَءَاتِ كَذَلِكَ تُخْرِجُ الْمَوْقَنَ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾<sup>(٤)</sup>. وبعد أن كانت الأرض ميتة نزل عليها الماء فأخرج الله منها من كل الثمرات. ومن يقدر على هذا يقدر على إخراج الموتى من الأحداث مرة أخرى.

«وقيل وجه التشبيه أن إحياءهم من قبورهم يكون بمطر يبعثه الله على قبورهم، فتشق عنهم القبور، ثم تعود إليهم الأرواح»<sup>(٥)</sup>؛ قال عليه السلام: «... ثُمَّ يُرْسِلُ اللَّهُ أَوْ قَالَ

(١) سورة ق: ١١-٩. وباسقات: طوالاً أو حوامل من أبست الشاة إذا حملت. وإنفاذها بالذكر لفريط ارتفاعها وكثرة منافعها. وطلع نضيد: أي منضود بعضه فوق بعض، والمراد تراكم الطلع أو كثرة ما فيه من الشمر.

انظر: «البيضاوي - أنوار التزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٤٢١».

(٢) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ٨٩.

وانظر: ابن القيم الجوزية - شمس الدين محمد بن أبي بكر - الفوائد - ص ٨ - دار الفكر - بيروت.

(٣) سورة فاطر: ٩.

(٤) سورة الأعراف: ٥٧.

(٥) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن - الجزء السابع - ص ١٤٧.

**يُنْزِلُ اللَّهُ مَطْرًا كَانَهُ الْطَّلْلُ<sup>(١)</sup> أَوِ الظَّلْلَ فَتَبَثُّ مِنْهُ أَجْسَادُ النَّاسِ ثُمَّ يُفْخَحُ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يُنْظَرُونَ...<sup>(٢)</sup>.**

فالماء هو القاسم المشترك لحياة جميع الكائنات الحية فإذا انقطع الماء انقطعت الحياة، فضرب من خلاله الأمثل للحياة.

وقال تعالى: «وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا الْحَيَاةَ الَّتِي كَاءَ أَنْزَلَنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْتَلَطَ بِهِ بَأْثَرُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا تَذَرُّهُ الرِّيحُ»<sup>(٣)</sup>. إذا كانت الحياة كلها من أولها إلى متتها هكذا فما هو إداً حال من يعيش فيها جزء يسيرًا منها!

«هذا المشهد قصير خاطف ليلاقي في النفس ظل الفناء والزوال. الماء ينزل من السماء فلا يجري ولا يسيل ولكن يختلط به نبات الأرض، والنبات لا ينمو ولا ينضج ولكنه يصبح هشيمًا تذروه الرياح، وما بين ثلاث جمل قصار ينهي شريط الحياة»<sup>(٤)</sup>. وتأكيداً لهذا ما ورد من استخدام الآية (الفاء) بدلاً من (ثم) وبهذه السرعة الخاطفة تزول الدنيا وزيتها «حَتَّى إِذَا فَرَحُوا بِمَا أُوتُوا أَخْذَنَهُمْ بَعْتَهُ فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ»<sup>(٥)</sup>.

ويعرض القرآن الكريم الحياة الدنيا بعرض آخر باستخدام لفظ ثم بدليلاً من الفاء فيه إطالة وتأمل، ولكن النتيجة واحدة وهي الفناء والزوال. قال تعالى: «أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً سَلَكَهُ يَنْتَعِي فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يَمْجُعُ بِهِ رَزْعًا مُخْلِفًا أَوْنَهُ ثُمَّ يَهْبِطُ فَرَرَهُ مُضْفِرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَطًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِأُولَئِكَ الْأَلْبَابِ»<sup>(٦)</sup>.

(١) الطل: نوع من التساقط يتألف من كتلة من قطرات الدققة يشبه الرذاذ.

انظر: «توني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٣٣٤».

(٢) رواه مسلم - (النووي) - شرح صحيح مسلم - كتاب الفتن - باب في خروج الدجال ومكثه في الأرض، ونزول عيسى وقتله إيه وذهب أهل الخير والأيمان، وبقاء شرار الناس وعبادتهم الأولان والنفح في الصور، وبعث من في القبور - حديث رقم: ٧٣٠٧ / ١١٦ - الجزء الثامن عشر - ص ٢٧٨).

(٣) سورة الكهف: ٤٥ . والهشيم من النبات: «اليابس المتكسر، والشجرة البالية يأخذها الحاطب كيف يشاء».

«الجوهرى - الصحاح - الجزء الخامس - ص ٢٠٥٨».

(٤) الخالدي: د. صلاح عبد الفتاح - البيان في إعجاز القرآن - ٢٠٤ - دار عمار - الأردن.

سورة الأنعام: ٤٤ .

(٦) سورة الزمر: ٢١ . ومعنى قوله تعالى: «ثُمَّ يَهْبِطُ»: يتم جفافه؛ لأنَّه إذا تم جفافه حان له أن يثور عن منتهـه. «البيضاوى - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٣٢٣».

«فهذا مشهد من مشاهد الأرض كذلك متعدد الخطوات، وهو يعرض في بطء وتفصيل، وتترك كل خطوة للعين مدة كافية للتأمل، وللنفس مدة كافية للتتأثر. هذا هو الماء ينزل من السماء فيسلك ينابيع للري. ثم يخرج به زرعاً مختلفاً ألوانه ثم يهيج هذا الزرع وينضج فتراه مصراً. ثم يبس فيصير حطاماً»<sup>(١)</sup>.

وفي القرآن الكريم أمثلة أخرى مثلت من خلالها الحياة الدنيا كقوله تعالى: «أَعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعْبٌ وَلَهْوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَخُّرٌ بِتَكْثُرٍ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُولَادِ كُلُّهُ عِيشٌ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ بِنَاهُمْ ثُمَّ يَهْبِطُ فَتَرَهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطْنًا وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَّعٌ الْغُرُورُ»<sup>(٢)</sup>.

لقد جاءت الآية الكريمة بعرض آخر لأحوال الدنيا، فهي لعب ولهو وزينة وتفاخر في الأموال والأولاد، ولما كانت هذه الأمور تقود الإنسان إلى السينات والمعاصي اشتملت الآية الكريمة على تحذير العباد من العذاب بقوله تعالى: «وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ» فرغم سرعة الدنيا وسرعة زوالها إلا أنه من تعلق بها عذب بها «وَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ» لمن اتعظ من خلالها، وللفريقين «وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَّعٌ الْغُرُورُ».

ولما كان منظر الزرع أكثر ما يتكرر أمام الزارعين وأكثر ما يعجب الزرع صاحبه وزارعه فهو يعيش معه وعليه ينمو ويزهو أمامه ويتحطم ويتشاشي أمامه ضرب المثل هذه المرة بالمزارعين.

إنه لا يتكرر مرة بل مرات، وفي كل مرة يهيج فتراه مصراً، فلو دام هذا الزرع وبقي على جماله وزروعته لدامت الدنيا لأهلها، حتى الإنسان بعد القوة يدب فيه الضعف ويدبل كما يذبل الزرع. «وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِدُ إِنَّ أَرْذَلَ الْمُؤْمِنِ لِكَيْلًا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئًا وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ أَهْبَطَتْ وَرَبَّتْ وَأَنْبَتَتْ مِنْ كُلِّ نَوْجٍ بَهِيجٍ»<sup>(٣)</sup>.

ولقد عبر القرآن عن الأرض قبل نزول المطر، وقبل تفتحها بالنبات مرة بأنها (هامدة) ومرة بأنها (خاشعة)... فلتنتظر كيف وردت هاتان الصورتان؛ وردت

(١) سيد قطب - التصوير الفني في القرآن - ص ٦٨ - ٦٩.

(٢) سورة الحديد: ٢٠.

(٣) سورة الحج: ٥. والبهيج: «الحسن الساز للناظر إليه».

«الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ١٤٢».

(هامدة) في هذا السياق: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ كُلَّتُمْ فِي رَبِّ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْعَفَةٍ مُخْلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخْلَقَةٍ لِتَبَيَّنَ لَكُمْ وَنُقْرِنَ فِي الْأَرْضِ مَا نَشَاءُ إِنَّ أَجَلَ مُسَئَّ مِمَّ نَخْرِجُكُمْ طَفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشْدَكَعُ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِمَكِيلًا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئًا وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلَنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ أَهْبَرَتْ وَرَبَّتْ وَأَنْبَتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ»<sup>(١)</sup>.

ووردت (خاشعة) في هذا السياق: «وَمَنْ ءَايَتِهِ الْيَلْلَ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لَا سَجَدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَأَسْجَدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُ إِنْ كُلْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ كُلَّ إِنْ سَكَبُرُوا فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ يُسَيِّحُونَ لَهُ بِالْيَلْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ وَمَنْ ءَايَتِهِ إِنَّكَ رَأَى الْأَرْضَ خَلِيقَةً فَإِذَا أَنْزَلَنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ أَهْبَرَتْ وَرَبَّتْ وَأَنْبَتَتْ»<sup>(٢)</sup>.

«وعند التأمل السريع في هذين السياقين يتبيّن وجه التناقض في (هامدة) و(خاشعة). إن الجو في السياق الأول جو بعث وإحياء وإخراج، مما يتتسق مع تصوير الأرض (هامدة) ثم تهتز وتربو وتنبت من كل زوج بهيج وإن الجو في السياق الثاني هو جو عبادة وخشووع وسجود يتتسق معه تصوير الأرض (خاشعة) «فَإِذَا أَنْزَلَنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ أَهْبَرَتْ وَرَبَّتْ»<sup>(٣)</sup>»<sup>(٤)</sup>.

(١) سورة الحج: ٥.

(٢) سورة فصلت: ٣٧ - ٣٩.

(٣) سورة فصلت: ٣٩.

(٤) سيد قطب - في ظلال القرآن - الجزء الخامس - ص ٣١٢٥.

## **الفصل الثالث: الماء في القصص القرآني.**

ويشمل المباحث التالية:

**المبحث الأول : الماء في قصة نوح عليه السلام.**

- تمهيد.

- نوح يدعو قومه إلى الاستغفار.

- نوح يصنع الفلك.

- بدء الطوفان.

- حوار نوح مع ابنه.

- نهاية الطوفان.

- هل الطوفان كان عاماً؟

**المبحث الثاني : الماء في قصة صالح عليه السلام.**

- تمهيد.

- سبب قسمة الماء.

- الاعتداء على الناقة.

**المبحث الثالث : الماء في قصة موسى عليه السلام.**

- تمهيد.

- فرعون يبحث عن موسى.

- أم موسى تلقي موسى في اليم.

- نجاة موسى وهو طفل من اليم.

- ورود موسى ماء مدین.

- موسى يدعو فرعون إلى الإسلام.

- انلاق البحر ونجاة موسى وقومه وغرق فرعون وجنته.
- الطوفان.

- انفجار الماء من الحجر.

**المبحث الرابع :** الماء في قصة موسى والخضر عليهم السلام.

- تمهيد.
- سبب لقاء موسى بالخضر.
- مجتمع البحرين.
- لقاء موسى بالخضر.
- خرق السفينة

- الخضر يضرب لموسى مثلاً مائياً لقلة علمهما.

**المبحث الخامس :** قصة القرية التي كانت حاضرة البحر.

- تمهيد.
- موقع القرية.
- انتهاك اليهود لحرمة اليوم المقدس.
- مسخ المعتدلين.
- أثر المسخ.

**المبحث السادس :** الماء في قصة يونس عليه السلام.

- تمهيد.
- ابتلاء يونس بالحوت.
- المكان الذي التقم فيه الحوت يونس.
- يونس في بطن الحوت.
- المكان الذي نبذ فيه الحوت يونس.

- المبحث السابع : قصة الماء في غزوة بدر.**
- تمهيد.
  - الأنصار مستعدون لأن يخوضوا البحر.
  - ماء بدر مكان تقصي الأخبار.
  - نزول الماء من السماء وسيطرة المسلمين على ماء بدر.



## تمهيد

قال تعالى: «وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُشَّاً مِّنْ قَبْلِكَ يَنْهَمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمَنْهُمْ مَنْ لَمْ  
تَقْصُصْنَا عَلَيْكَ»<sup>(١)</sup>. ما جاءت قصة ولا ذكرت حادثة في كتاب الله تعالى إلا لمقصد  
وغایة ولا تكررت قصة إلا وجاءت بعراة.

تهدف القصة في القرآن إلى إنشاء إنسان صالح متافق مع ناموس الكون،  
وتهدف أيضاً إلى عرض الجمال والقيح بمعناهما الواسع ومجالاتهما الشاملة بحيث  
يشتاق المؤمن في النهاية إلى الجمال وينفر من القبح دون أن يحس بهذا الاتجاه أو  
ذاك<sup>(٢)</sup>.

لقد «خضعت القصة القرآنية في موضوعها وفي طريقة عرضها وإدارة حوادثها  
لمقتضى الأغراض الدينية»<sup>(٣)</sup>. فمن خلال القصة يلحظ المرء المعاناة والشدائد التي  
لاقت الرسل والأنبياء مع أقوامهم وهذا فيه تسليمة لرسول الله - صلى الله عليه وسلم -  
وتثبيتاً لفؤاده ولأفئدة المؤمنين. قال تعالى: «وَكَلَّا لَقَصْنَا عَلَيْكَ مِنْ أَبْيَاءِ الرَّسُّلِ مَا نَثَثَتْ يَدِهِ  
فُؤَادُكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِدَةٌ وَذَكَرَى لِلْمُؤْمِنِينَ»<sup>(٤)</sup>.

وقد جاء هذا الفصل خاصاً بالقصص القرآنية التي برب فيها الدور المائي مؤثراً في  
أحداثها ونتائجها، وتم تناول الجوانب المائية في كل قصة من خلال الآيات الكريمة  
وعدد من الأحاديث الشريفة التي تتعلق بهذا الموضوع بحيث يخلص المرء في النهاية  
إلى أن الماء كان سلاحاً ربانياً يرحم الله من خلاله المؤمنين ويهملا الكافرين وأنه  
مرتبط بأفعال الناس؛ إنهم أحسنوا أحسن الله إليهم، وإن أساءوا عاقبهم الله به.

(١) سورة غافر: ٧٨.

(٢) انظر: محمد قطب - منهاج الفن الإسلامي - ص ٢٣٠ - الطبعة الثانية - دار القلم

(٣) سيد قطب: التصوير الفني في القرآن - ص ١٤٣.

(٤) سورة هود: ١٢٠.

# المبحث الأول

## الماء في قصة نوح عليه السلام

### تمهيد

لبث نوح - عليه السلام - في قومه **﴿أَلَفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِيبٌ عَامًا﴾**<sup>(١)</sup>، ورغم طول هذه المدة إلا أنه **﴿وَمَا مَاءَنَّ مَعْهُ إِلَّا قَلِيلٌ﴾**<sup>(٢)</sup>. نزلت سورة كاملة تحكي قصته مع قومه سميت باسمه، إضافة إلى سورٍ أخرى ذكرت قصته مع سورٍ أخرى ذكر فيها اسمه.

بعث الله نوحًا لما عبدت الأصنام والطواحيت، وشرع الناس في الضلاله والكفر<sup>(٣)</sup>.

طغى حديث الطوفان على الأحداث الأخرى في قصة نوح - عليه السلام - مع قومه فهو الحديث الرئيس والجانب المهم في هذه القصة.

### نوح يدعو قومه إلى الاستغفار:

كان قوم نوح ومن خلال دعوه لهم بين خيارين كلاهما مائي، الخيار الأول: يكون فيه الماء رحمةً ورزقاً وخيراً ينزل عليهم إن هم آمنوا بدعوه واستغفروا ربهم **﴿فَقَلَّتْ أَسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَّارًا يُزِيلُ السَّنَاءَ عَلَيْكُمْ مَدْرَارًا وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَيْنَ يَدَيْكُمْ وَيَجْعَلُ لَكُمْ أَنْهَارًا﴾**<sup>(٤)</sup>.

(١) سورة العنكبوت: ١٤.

(٢) سورة هود: ٤٠.

(٣) ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل القرشي الدمشقي - البداية والنهاية، الجزء الأول - ص ١٠١ - الطبعة الثانية ١٤١١ هـ ١٩٩٠ م - مكتبة المعارف - بيروت.

وانظر: القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ص ٣٠.

(٤) سورة نوح: ١٠- ١٢. مدراراً: «ذا غيث كثير».

القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثامن عشر - ص ١٩٥.

أما الخيار الثاني: فهو ماء. ولكنه ليس ماء رحمة؛ بل ماء عذاب ينهمر من السماء ويتفجر من الأرض إذا استمروا على كفرهم وتمردتهم على الحق.

أمرهم نوح «بالاستغفار - الذي هو التوبة عن الكفر والمعاصي، وقدم إليهم الموعد بما هو أوقع في نفوسهم، وأحب إليهم من المنافع الحاضرة والفوائد العاجلة ترغيباً في الإيمان وبركاته، والطاعة ونتائجها من خير الدارين»<sup>(١)</sup>.

ويلاحظ في الآية الكريمة أن الله تعالى قدم الماء على الأموال والبنيان والجනات والأنهار؛ فمن نتائج الاستغفار نزول الماء، ومن نتائج نزول الماء الأموال والجනات والأنهار؛ فالماء أصل البركات والخيرات.

وفي سورة هود أرشد نوح قومه إلى الاستغفار والتوبة كي ينزل الماء متتابعاً من السماء ويزيدهم قوة في الأرض، قال تعالى على لسان نوح: «وَتَقُومُ أَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُؤْمِنُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَدْرَازًا وَيَزِدُّكُمْ فُوَّةً إِلَى فُوَّتِكُمْ وَلَا تَنْوَوُا بِمُحْرِمٍ»<sup>(٢)</sup>.

وفي هذا أكبر دليل على أن ما يأتي من السماء له علاقة بما يجري على الأرض، وأن الناس عندما يستغفرون ربهم ويتقونه يعمهم الخير والبركات «وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقَرَىٰ مَأْتَوْا وَأَتَقْوَا لَفَنَحَنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ»<sup>(٣)</sup>. وإن هم عصوا ربهم ذهبت الخيرات والبركات وحل الهلاك والفساد «وَإِذَا تَوَلَّ سَكَنَ فِي الْأَرْضِ لِيُقْسِدَ فِيهَا وَيَهْلِكَ الْعَرْثَ وَالنَّشْلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ»<sup>(٤)</sup>.

### نوح يصنع الفلك:

بقي نوح - عليه السلام - يدعو قومه ليلاً ونهاراً، إسراراً وجهاً فما زادهم ذلك إلا فراراً؛ وعندما «وَأَوْحَىٰ إِلَيْهِ نُوحٌ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ مَاءَمَ فَلَا تَتَبَيَّنْ إِيمَانُهُمْ كَانُوا يَفْعَلُونَ»<sup>(٥)</sup>، وفي الكلام تأييس له من إيمانهم، وأنهم مستمرون على كفرهم

(١) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٦٠٤ - ٦٠٥.

(٢) سورة هود: ٥٢.

(٣) سورة الأعراف: ٩٦.

(٤) سورة البقرة: ٢٠٥.

(٥) سورة هود: ٣٦.

مصممون عليه لا يؤمن أحدٌ منهم إلا من قد سبق إيمانه<sup>(١)</sup>.

بعد ذلك أمر الله نوحًا أن يصنع الفلك. ﴿وَاصْنَعِ الْفَلَكَ يُأْغِيْنَا وَوَحِيْنَا وَلَا تُخْطِبِنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّهُمْ مُّغَرَّبُونَ﴾<sup>(٢)</sup>. والظاهر من تعريفه هنا أن الله تعالى كان قد أخبر خبره؛ أي اصنع الفلك الذي ينجيك ومن آمن معك فيه حال كونك ملحوظاً ومراقباً بأعيننا من كل ناحية، وما يلزمك من حفظنا في كل آن وحالة فلا يمنعك منه مانع، وملهمًا أو معلمًا بوحينا لك كيف نصنعه؛ وجمع الأعين هنا لإفاده شدة العناية بالمراقبة والحفظ<sup>(٣)</sup>.

بدأ نوح يصنع الفلك، وببدأ قومه يسخرون منه، ﴿وَرَصَنَعَ الْفَلَكَ وَكَلَّمَا مَرَ عَيْنَهُ مَلَّا مِنْ قَوْمِهِ سَخَرُوا مِنْهُ قَالَ إِنَّنِي سَخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنْكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ﴾<sup>(٤)</sup>. أهل الباطن يسخرون من أهل الحق، وهذه هي طبيعة الكافرين السخرية والاستهزاء بالمؤمنين حتى إذا حاق بهم العذاب سخر منهم هنالك المحقون. وقد اختلف في سبب سخريتهم من نوح.

وذهب الفخر الرازى<sup>(٥)</sup> في سخريتهم من نوح إلى عدد من الأقوال أجمل فيها أقوال المفسرين:

(١) قالوا: كنت تدعى رسالة فصرت نجاراً.

(٢) قالوا: لو كنت صادقاً في دعوتك لأغناك الله عن هذا العمل الشاق.

(١) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٦٣٣.

(٢) سورة هود: ٣٧.

(٣) رضا: محمد رشيد - تفسير القرآن الكريم - المشتهر بتفسير المنار - الجزء الثاني عشر - ص ٧٣ - الطبعة الرابعة ١٣٧٣ - دار المنار - مصر.

(٤) سورة هود: ٣٨.

(٥) الفخر الرازى: (١٤٤٥-٦٠٦ = ١١٥٠-١٢١٠ م).

هو: أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن علي البكري الطبرistani الأصل، الرازى المولد، الملقب فخر الدين المعروف بابن الخطيب الفقيه الشافعى؛ فاق أهل زمانه في علم الكلام والعلوم الأخرى. من تصانيفه: (تفسير القرآن الكريم)، (شرح سورة الفاتحة) في مجلد، وله كتاب (البيان والبرهان في الرد على أهل الزيف والطغيان) وكتاب (تهذيب الدلائل وعيون المسائل) وكتاب (إرشاد الناظر إلى الطائف الإسرار) وكتاب (الزبدة) وكتاب (المعالم).

انظر: الزركلى - الأعلام - الجزء السادس - ص ٣١٣.

- (٣) أنهم ما رأوا سفينه في حياتهم فتعجبوا منها.
- (٤) أن السفينه كانت كبيرة وتصنع في موضع لا ماء فيه، فيقولون: ليس هنا ماء ولا يمكنك نقلها.

- (٥) أنه لما طالت مدة مع قومه وكان قد أندرهم العذاب سخروا منه<sup>(١)</sup>.  
وتبقى هذه الأقوال محتملةً، كما أن قوم نوح ربما سخروا من نوح لأكثر من سبب.

**بدء الطوفان:**

- قال تعالى: «**وَحَقَّ إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ الْتَّشْوِرُ**»<sup>(٢)</sup>؛ «أي قدَرُنا بوقت نزول العذاب بهم»<sup>(٣)</sup>. وإضافة الأمر إلى الله تعالى «لتهويله بأنه فوق ما يعرفون»<sup>(٤)</sup>.  
والفوران: «غليان القدر ويطلق على نبع الماء بشدة تشييئاً بفوران ماء القدر إذا غلي»<sup>(٥)</sup>.

**«وَفَارَ الْتَّشْوِرُ»:** «نبع الماء بشدة من تنور الخبز»<sup>(٦)</sup>

- وكان فوران الماء منه إيذاناً لنوح - عليه السلام - ودليلًا على هلاك قومه<sup>(٧)</sup>. والذي يرجح ذلك: أن فوران الماء في السياق القرآني جاء مباشرةً بعد أمر الله «**وَحَقَّ إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ الْتَّشْوِرُ**»<sup>(٨)</sup>؛ وهذه إشارة إلى أن الماء نبع من الأرض قبل أن يتزل من السماء.

(١) انظر الفخر الرازى: التفسير الكبير - الجزء السابع عشر - ص ٢٢٤ - أبي حيان الأندلسى محمد ابن يوسف - تفسير البحر المحيط - الجزء الخامس - من ٢٢٤ - الطبعة الثالثة ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م - دار الفكر.

(٢) سورة هود: ٤٠.

(٣) السعدي - تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان - الجزء الثاني - ص ٣٨٢.

(٤) ابن عاشور - محمد الطاهر - تفسير التحرير والتنوير - الجزء الثاني عشر - ص ٧٠ - الدار التونسية للنشر - تونس ١٩٨٤.

(٥) المرجع السابق - الجزء الثاني عشر - ٧٠.

(٦) انظر: الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٦٣٤.

- القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ص ٢٤.

(٧) الدرة: محمد علي طه - تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه - الجزء الثاني عشر ص ٢٩١ - دمشق - بيروت - ١٩٨٥.

(٨) سورة هود: ٤٠.

«وكان ذلك من أعجب الأشياء أن يفور الماء من مستوقد النيران ولا تنافي بين قوله: ﴿وَفَجَرَنَا الْأَرْضَ عَيْنًا﴾<sup>(١)</sup>; إذ يمكن أن يراد بالأرض أماكن التنانير، والتفجير غير الفوران فحصل الفوران للتنور والتفجير للأرض»<sup>(٢)</sup>.

ويثور الماء عادة عندما تزداد حرارته، كأن الآية الكريمة ربطت بين غضب الله الذي اشتد عليهم وبين غضب الأرض حتى فار منها الماء، وتفجرت عيوناً ليطغى عليهم الماء فجاء التعبير القرآني متواافقاً ومتناسقاً مع حقيقة أعمالهم وأفعالهم «ولو قال: وفجّرنا عيون الأرض لزالت الروعة؛ لأن لفظ الآية يشعر بأن الأرض كلها صارت عيوناً للمبالغة في ذلك»<sup>(٣)</sup>.

حوار نوح مع ابنه :

أمر الله نوحاً أن يحمل في الفلك من كل زوجين إثنين وأهله ﴿إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُولُ﴾<sup>(٤)</sup>.

وكان حمله للأزواج «بقاء أصل النسل»<sup>(٥)</sup> وهذه إشارة ودلالة إلى أن الطوفان سيتعدى الكفار إلى الكائنات الأخرى.

﴿وَنَادَى نُوحُ أَبْنَئِهِ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ﴾<sup>(٦)</sup>، عن أبيه وعن السفينة، أو عن دين أبيه<sup>(٧)</sup>، والقولان محتملان ولا تناقض بينهما؛ لأنه ما ركب السفينة يومها إلا مؤمن، ولما كان ابن من الكافرين كان في معزل عن الأب وعن السفينة، «وكان هذا النداء قبل أن يستيقن القوم بالغرق وقبل رؤية اليأس، بل كان أول ما فار التنور وظهرت

(١) سورة القمر: ١٢.

(٢) أبو حيان الأندلسي - البحر المحيط - الجزء الخامس - ص ٢٢٢.

(٣) الزقة: د. عبد الرحيم أحمد - القرآن الكريم المعجزة الخالدة - بحوث المؤتمر الأول للإعجاز القرآني المعقود بمدينة السلام - بغداد ٢١-٢٧ رمضان ١٤١٠ هـ ٢١-٢١ نيسان ١٩٩٠ م - ص ٢٤٩ - وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية.

(٤) سورة هود: ٤٠.

(٥) القرطبي: الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ص ٢٤.

(٦) سورة هود: ٤٢.

(٧) انظر النسفي: عبد الله بن أحمد بن محمود - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الأول - ص ٥٦٨ الطبعة الأولى ١٩٩٥ - دار الكتب العلمية - بيروت.

العلامة نوح»<sup>(١)</sup>. ومع ذلك أبى ابن الركوب وان «إعراضه عن الركوب يجعله في صف الكفار؛ إذ لا يكون إعراضه إلا أثراً لتكذيبه بوقوع الطوفان؛ فيقول نوح - عليه السلام - له: ﴿أَرَكَبْ مَعَنَا﴾<sup>(٢)</sup> كناية عن دعوته إلى الإيمان بطريقة العرض والتحذير. وقد زاد ابنه دلالة على عدم تصديقه بالطوفان قوله منها ماماً: ﴿سَأَوَى إِلَكَ جَبَلٍ يَعِصُّ مِنَ الْمَاء﴾<sup>(٣)</sup> .

لقد ظهرت بوادر الهلاك والعقاب وما زال ابن يجادل ويحاور ويعتقد أنه باستطاعته النجاة، و «ظن ابن نوح أن المطر على العادة»<sup>(٤)</sup>. خابت ظنونه فأعلمه والده أن ﴿لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَنْتِ اللَّهُ إِلَّا مَنْ رَحِمَ﴾<sup>(٥)</sup> ، «وذلك أنه لما جعل عاصماً من الماء قال: لا يعصيك اليوم معتصم قط من جبل ونحوه سوى معتصم واحد وهو مكان من رحمهم الله ونجاهم يعني السفينة»<sup>(٦)</sup>. وفجأة ينقطع الحوار ﴿وَمَا لَيْسَ بِنَهَمَ الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْغَرَقِينَ﴾<sup>(٧)</sup> .

أما السفينة فقد جرت على ﴿مَوْجَ كَلْجِبَالِ﴾<sup>(٨)</sup> . والمعلوم أن مثل هذه الأمواج لا تحدث إلا عند اضطراب الحالة الجوية والبحرية؛ وهذا يعني أن هذه الأحوال رافقت الطوفان وهذا أبلغ في العذاب والنkal.

#### نهاية الطوفان:

﴿وَقَيلَ يَأْتِيُنِي أَبَقِي مَاءَكِ وَيَسْمَأَهُ أَقْلِي وَغَيْضَ الْمَاءَ وَقُبْضَ الْأَمْرِ﴾<sup>(٩)</sup> .

(١) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ص ٢٧.

(٢) سورة هود: ٤٢.

(٣) سورة هود: ٤٣.

(٤) ابن عاشور - التحرير والتنوير - الجزء الثاني عشر - ص ٧٦.

(٥) ابن عطية: أبو محمد عبد الحق - المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز - الجزء السابع - ص ٣٠٣ - الطبعة الأولى الدوحة ١٩٨٤.

تحقيق وتعليق: عبد الله بن إبراهيم الأنصاري والسيد عبد العال السيد إبراهيم.

(٦) سورة هود: ٤٣.

(٧) النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الأول - ص ٥٦٨-٥٦٩.

(٨) سورة هود: ٤٣.

(٩) سورة هود: ٤٢.

(١٠) سورة هود: ٤٤.

«روي أن إعرايا سمع هذه الآية فقال: هذا كلام القادرين»<sup>(١)</sup>.

«ولما سمع ابن المقفع<sup>(٢)</sup> هذه الآية - وكان قد أعد نفسه لمعارضة القرآن - قال:

هذا والله ما لا يستطيع البشر أن يأتوا بمثله، وكسر أقلامه ومنع نفسه»<sup>(٣)</sup>.

ويلاحظ أن الله قد نداء الأرض على السماء «لكون ابتداء الطوفان منها»<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله تعالى: «أَلَّيْ مَاءِكِ» و«أَقْلَيْ» من الدلالة على الاقتدار العظيم، وأن السماوات والأرض وهذه الأجرام العظام<sup>(٥)</sup> منقادة لتكوينه فيها ما شاء غير ممتنعة عليه، كأنها عقلاء مميزون قد عرّفوا عظمته وجلالته، وثوابه وعقابه، وقدرته على كل مقدور، وهم يهابونه ويفرّعون من التوقف دون الامتثال له والتزول على مشيئته على الفور من غير ريث، فكلما يرد عليهم أمره كان المأمور به مفعولاً لا حبس ولا إبطاء»<sup>(٦)</sup>.

«وَغَيْضَ الْمَاءِ»<sup>(٧)</sup>; أي «نقص وذهب في الأرض»<sup>(٨)</sup>.

وقد جاءت الألفاظ القرآنية متناسقة ومتراقبة بكلمات موجزة ومعبرة تصف الطوفان وأحداثه وكأنه رأي العين.

«فلو نظرنا في كلمة أبلعي<sup>(٩)</sup>، نجد أنه لا يقوم غيرها في أداء المعنى المطلوب؛

(١) ابن عطية - المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز - الجزء السابع - ص ٣٠٥.

(٢) ابن المقفع: (١٤٢هـ). هو عبد الله بن المقفع بن المبارك البغدادي الكاتب أصله. من الفرس، مجوسى ثم أسلم وتوفي قتيلاً بالبصرة سنة ١٤٢هـ. له من الكتب (الأدب الكبير) و(الأدب الصغير) و(ترجمة كليله ودمنه من الفارسي إلى العربي) وكتب أخرى.

انظر: اسماعيل باشا البغدادي، هدية العارفين - الجزء الخامس - ص ٤٣٨.

(٣) الزقة - القرآن الكريم المعجزة الخالدة - بحوث المؤتمر الأول للإعجاز القرآني المعقود بمدينة السلام - بغداد ص ٩٥.

(٤) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٦٣٧.

(٥) الأجرام السماوية: مثل النجوم والكواكب والنیازک والشهب.

انظر: «تونی - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٤٤٢».

(٦) الرمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ٣٨٢.

(٧) سورة هود: ٤٤.

(٨) انظر: القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ص ١٨.

(٩) أبلعي: (والبلع يشعر بالسرعة والعمق فكلمة أبلعي إذن تعني خذى هذا الماء الغامر فوق الأرض إلى الأعماق السحيقة في باطن الأرض، هناك حيث تنشأ - كما يقول علماء الجيولوجيا - بحار ومحبيات وشقوق طويلة وتصدعات هائلة تنسع لكل ما فوق الأرض من ماء لو نزل إلى جوفها، =

إذ يريد منها سرعة إخفاء الماء، ولا يقوم غير هذا اللفظ في تصويره سرعة إخفاء الماء، ولا يتحقق ذلك ما لم تؤمر السماء بالإفلالع عن المطر، كذلك ولو لم تؤمر السماء بالكف لما حصل المطلوب، ثم انظر إلى تصوير امثال الأرض والسماء بقوله: «وَغَيْصَنَ الْأَمَاءُ» بسرعة استجابة الأرض والسماء لأمر الله<sup>(١)</sup>.

لقد بلعت الأرض ماءها، وأقلعت السماء واحتفى الماء، واستوت السفينة «على الجودي»<sup>(٢)</sup>.

وقد اختلف المفسرون والعلماء في المراد بالجودي على أقوال أشهرها أنه «جبل بالموصل»<sup>(٣)</sup>.

= ومن المعروف أن ماء الطوفان لو ظل فوق الأرض لاغرقها، ولأهلك الحرث والزرع ولقتل الإنسان والحيوان والنبات وأنهى الحياة على وجه الأرض، ولو أن الماء ظل لكي ينزل إلى جوف الأرض بالطريقة العادلة طريقة الامتصاص التدريجي كما تمتص الأرض ماء المطر الطبيعي الذي نراه كل عام، أو كما تذوب الثلوج رويداً رويداً، وتذهب إلى الأرض - لو ظل ماء الطوفان كذلك لما استمرت الحياة. إذن كان لا بد أن يذهب الماء الغامر سريعاً كما جاء سريعاً مفاجئاً...).

«أبو عودة - شواهد في الإعجاز القرآني دراسة لغوية ودلالية - ص ١٨٣».

(١) الزقة - القرآن الكريم المعجزة الخالدة - بحوث المؤتمر الأول للإعجاز القرآني - المعهد بمدينة السلام بغداد - ص ٢٩٥.

(٢) سورة هود: ٤٤.

(٣) ابن كثير - تفسير القرآن الكريم - الجزء الثاني - ص ٤٤٦.

وأنظر: - الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ٢٨.

- النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الأول - ص ٥٦٩.

- القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع - ٢٨.

- الجلالين - تفسير الجلالين - ص ٢٩٧.

ويقال: بأن الجبل الذي رست عليه السفينة هو جبل «أراطاط».

انظر: «ابن عاشور - التحرير والتنوير - الجزء الثاني - ص ٧٩».

- «الطباطبائي - محمد حسين - الميزان في تفسير القرآن - الجزء العاشر - ص ٢١٠ - الطبعة الثانية ١٩٧١ - مؤسسة الأعلمى للمطبوعات - بيروت».

- «الزحيلي: د. وهبة - القصة في القرآن «هداية وبيان». - ص ٤٦ - الطبعة الأولى ١٤١٣ هـ ١٩٩٢ دار الخير - بيروت».

- «علي: د. فاضل عبد الواحد - الطوفان في المراجع المسماوية - ص ١٨٩ ، طبع على نفقة رئاسة جامعة بغداد».

وحدثنا نشر أن «جامعة من رجال العلم في أمريكا بهدافية من بعض رجال الجندي عثروا في =

رست السفينة على الجودي، ولم يبق على الأرض من الكافرين ديارٌ عندها **﴿قَلْ يَنْجُحُ أَهْيَطُ إِسْلَمًا مَّنَا وَبَرَّكَتِ﴾**<sup>(١)</sup>.

وعن الكسائي<sup>(٢)</sup>: «ويبشر بالسلامة إيداناً بمحنة ربها له ورحمته إياه، وبإقامته في الأرض آمناً من الآفات الدنيوية؛ إذ كانت الأرض قد خلت مما يتغذى بها من النبات والحيوان فكان ذلك تبشيرًا له بعودة الأرض إلى أحسن حالها»<sup>(٣)</sup>.

وقد جاء السياق القرآني هنا خالياً من لفظ الجلالة الذي فعل كل هذه الأمور وجرت تحت أمره وقدرته. «فلم يصرح جل وعلا بمن غاض الماء، ولا بمن قضى الأمر وسوى السفينة، وقال: (بعداً)، كما لم يصرح سبحانه بقائل: (يا أرض ويا سماء) في صدر الآية، سلوكاً في كل واحدٍ من ذلك لسبيل الكنائية؛ لأن تلك الأمور العظام لا تصدر إلا من ذي قدرة لا يكتنه<sup>(٤)</sup>، قهار لا يغالب، فلا مجال لذهب الوجه إلى أن يكون غيره جلت عظمته قائلاً (يا أرض ويا سماء) ولا غائض ما غاض، ولا قاضي مثل ذلك الأمر الهائل، أو يكون تسوية السفينة وإقرارها بتسوية غيره<sup>(٥)</sup>.

---

=بعض قلل جبال أراراط في شرق تركيا في مرتفع ١٤٠٠ قدم على قطعات أخشاب يعطي القیاس أنها قطعات متلاشية من سفينة قديمة وقعت هناك تبلغ هذه القطعات من القدم (٢٥٠٠) قبل الميلاد.

«الطباطبائي - الميزان في تفسير القرآن - الجزء العاشر - ص ٢٧٠ .

والمقال: (عن جريدة كيهان المنورة أول سبتمبر ١٩٦٢ - المطابق لغرة ربيع الأول ١٣٨٢ الهجرية والقمرية عن لندن اسوشتدبرس).

(١) سورة هود: ٤٨ .

(٢) الكسائي: (ت ١٨٩ هـ).

هو: علي بن حمزة بن عبد الله بن عثمان، مولىبني أسد أبو الحسن؛ المعروف بالكسائي ثم البغدادي الكوفي، أحد أئمة التحو - له من الكتب: (اختلاف العدد) و (قصص الأنبياء) و (وكتاب العدد) و (كتاب القراءات) و (المصادر) و (النوادر الأكبر) و (النوادر الأصغر) و (النوادر الأوسط) و (الهجاء) و (معاني القرآن) وكتب أخرى. وقد توفى بالري.

انظر: البغدادي - هدية العارفين - الجزء الخامس - ص ٦٦٨ .

(٣) أبو حيان الأندلسي - البحر المحيط - الجزء الخامس - ص ٢٣١ .

(٤) يكتنه: كنه الشيء: نهاية. يقال أعرفه كُنْيَة المعرفة. وقولهم: لا يكتنه الوصف، بمعنى لا يبلغ كُنْيَته، أي قدره وغايته. انظر: «الجوهري - الجزء السادس - ص ٢٢٤٧ .

(٥) رضا - تفسير المثار - الجزء الثاني عشر - ص ٩٥ .

انظر: النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الأول - ص ٥٧٠ .

لقد كان الزمن الذي قضاه نوح بين قومه طويلاً **﴿أَلَفَ سَنَةٌ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا﴾**<sup>(١)</sup>، ولكن لما أراد الله عذابهم جاء السياق القرآني بكلمات يتحد فيها القارئ سرعة العذاب، وتنتهي القصة الطويلة بقوله تعالى: **﴿وَقُضِيَ الْأَمْرُ﴾**<sup>(٢)</sup>. بكلمتين عن ألف سنة إلا خمسين عاماً، «إشارة إلى جميع القصة بعث الماء وإهلاك الأمم وإنجاء أهل السفينية»<sup>(٣)</sup>.

### هل الطوفان كان عاماً؟

ذهب عدد من المفسرين والعلماء إلى أن الطوفان كان عاماً لجميع الأرض سهلها وجلبها<sup>(٤)</sup>.

ويستأنس لهذا القول بالأدلة التالية:

قوله تعالى: **﴿وَقَالَ رَبُّ رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِنَ دِيَارًا﴾**<sup>(٥)</sup>.

قوله تعالى: **﴿فَلَمَّا آتَحَمَلَ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ أَثْنَيْنِ﴾**<sup>(٦)</sup>. لبقاء أصل النسل ولو لم يكن عاماً لما كان هناك حاجة في حمل هذه الأزواج.

ثم إن العلماء وجدوا بقايا كائنات حية لا تعيش إلا في الماء في أعلى جبال بعيدة عن المكان الذي سكنته قوم نوح<sup>(٧)</sup>.

كما أن الكلام عن ذرية نوح في عدد من الآيات القرآنية كقوله تعالى: **﴿وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُ مِنَ الْأَبْقَيْنَ﴾**<sup>(٨)</sup> قد يكون دليلاً على عموم الطوفان بإهلاك الباقيين من أهل الأرض.

وذهب عدد من المفسرين والعلماء إلى أن الطوفان كان خاصاً ولم يعم

(١) سورة العنكبوت: ١٤.

(٢) سورة هود: ٤٤.

(٣) ابن عطية المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز - الجزء السابع - ص ٣٠٦.

(٤) انظر: الطباطبائي - الميزان في تفسير القرآن - الجزء العاشر - ص ٢٦٦.

ابن كثير - عماد الدين أبو الفداء إسماعيل القرشي الدمشقي - قصص الأنبياء - ص ٨٢ - الطبعة الثانية ١٤٠٧ - ١٩٨٧ م - المكتبة الثقافية.

(٥) سورة نوح: ٢٦.

(٦) سورة هود: ٤٠.

(٧) انظر: الدرة - تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه - الجزء الثاني عشر - ص ٢٩٧.

(٨) سورة الصافات: ٧٧.

الأرض<sup>(١)</sup>، وأن قوله تعالى: ﴿وَقَالَ نُوحٌ رَّبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دِيَارًا﴾<sup>(٢)</sup> ليس نصاً في أن المراد بالأرض هذه الكرة كلها، فإنه قد جرت العادة من كلام الأنبياء والأقوام أن يذكروا الأرض ويراد بها أرضهم ووطنهم؛ كقوله تعالى عن خطاب فرعون لموسى وهارون: ﴿وَتَكُونَ لَكُمَا الْكَوِيَّةُ فِي الْأَرْضِ﴾<sup>(٣)</sup>، يعني أرض مصر، وقوله تعالى: ﴿وَإِنْ كَادُوا لِيَسْتَفِرُوكُمْ مِنَ الْأَرْضِ لِتُخْرِجُوكُمْ مِنْهَا﴾<sup>(٤)</sup>، والمراد بها مكة، وقوله تعالى: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لِتُقْسِدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّاتَيْنِ﴾<sup>(٥)</sup> والمراد الأرض التي كانت وطنهم<sup>(٦)</sup>.

ثم أن ظواهر الآيات بمعونة القرائن الموروثة عن أهل الكتاب تدل على أنه لم يكن في الأرض كلها في زمن نوح إلا قومه، وأنهم هلكوا كلهم بالطوفان<sup>(٧)</sup>.

أما بالنسبة لوجود بقايا لكائنات بحرية في أعلى الجبال التي سكنها قوم نوح فليس دليلاً على عموم الطوفان لجميع الأرض، فربما تكون هذه البقايا لكائنات بحرية جاءت من طوفانات أخرى حدثت في مناطق متعددة من الأرض في أزمان متعدبة؛ «فقد حدث طوفانات عديدة في أزمنة غير سحيقة في عهد البشرية؛ كما حدث في أرض بابل وفي الهند وفي الصين وفي الأميركيتين... وقد ثبت في البحث المشاهدة في أن العالم انتابه طوفانات عالمية كثيرة...»<sup>(٨)</sup>.

وإذا ثبت أنه لم يكن يومها على الأرض إلا قوم نوح فليس الله حاجة أن يعم الطوفان جميع الأرض، والمعلوم من الأمم السابقة أن الله تعالى كان إذا أنزل عذابه وبأسه بقوم يكون خاصاً بهم كما حصل لقوم لوط عليه السلام.

(١) انظر: الزحيلي - القصة في القرآن هداية وبيان - ص ٤٧. حيث كان الطوفان خاصاً ببلاد الشام والعراق: البلاد التي سكناها.

(٢) سورة نوح: ٢٦.

(٣) سورة يونس: ٧٨.

(٤) سورة الإسراء: ٧٦.

(٥) سورة الإسراء: ٤.

(٦) انظر: رضا - المثار - الجزء الثاني عشر - ص ١٠٦.

(٧) انظر: المصدر السابق - الجزء الثاني عشر - ص ١٠٦.

(٨) الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٥٠٦-٥٠٧.

وأما حمله - عليه السلام - من كل زوجين اثنين لبقاء أصل النسل فليس دليلاً كذلك على عموم الطوفان، فقد تكون الكائنات الأخرى موجودة في مناطق متعددة من الأرض لم يعمها الطوفان، ولكن حتى تعود الحياة إلى طبيعتها ولا تنفرض في منطقة الطوفان أمر الله نوحًا أن يحمل هذه الأزواج.

أما الآيات الكريمة التي تحدثت عن ذرية نوح كقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّةً هُرْ آلَبَاقِينَ﴾<sup>(١)</sup>، فليس دليلاً على عموم الطوفان، فربما لم يكن على الأرض يوم بعث الله نوحًا سوى قومه؛ فيكون من ركب في السفينة هم أصل الذرية، لأنه لا يوجد على الأرض يومها غيرهم.

وعليه، فلعل الراجح أن الطوفان كان خاصاً لجزء من الأرض نظراً لقوة الأدلة التي تخصص الطوفان ولا تعممه والله تعالى أعلم.

---

(١) سورة الصافات: ٧٧.

## المبحث الثاني

# الماء في قصة صالح عليه الصلاة والسلام

تمهيد

أرسل الله صالحًا - عليه السلام - إلى ثمود، وثمود هم قبيلة مشهورة نسبة إلى ثمود بن عابر بن ارم بن سام بن نوح. مساكنها الحجر بين الحجاز والشام، وكانوا بعد عاد يعبدون الأصنام، وهم من العرب<sup>(١)</sup>.

برز الأمر المائي واضحًا في قصة صالح مع قومه، فالآية التي كانت دليلاً على صدق دعوته ومقالته هي الناقة التي قسم الماء بينها وبينهم. قال تعالى: ﴿هَذِهِ نَاقَةٌ لَّهَا شَرِبٌ وَلَكُمْ شَرِبٌ يَوْمَ مَقْتُولِهِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وفي ذكر القرآن الكريم لجثاثهم وعيونهم وزرعهم لدليل آخر على بروز الحدث المائي في هذه القصة. قال تعالى على لسان صالح: ﴿أَتَنْزَكُنَّ فِي مَا هَنَّا ظَاهِرٍ فِي جَنَّتِنَّ وَغَيْوَنِ \* وَرَزُقْنَا وَنَخْلٍ طَلَعُهَا هَضِيمٌ﴾<sup>(٣)</sup>.

سبب قسمة الماء:

أما سبب قسمة الماء بينهم وبين الناقة هو: أن الناقة كانت عظيمة، وكانت حيوانات القوم تفتر منها ولا ترد الماء، فشق عليهم ذلك، فجعل الماء بينهم. يوماً لها ويوماً لهم<sup>(٤)</sup>.

ويبدو أن الماء الذي قسم بينهم كان من عين خاصة للشرب وليس لغايات أخرى

(١) انظر: الطبرى - جامع البيان في تفسير القرآن - الجزء الثاني - ص ١٥٧ - ١٥٨ .

- ابن كثير - البداية والنهاية - الجزء الأول - ص ١٣٠ .

- ابن كثير - قصص الأنبياء - ص ١٢٢ .

(٢) سورة الشعرا: ١٥٥ .

(٣) سورة الشعرا: ١٤٦ - ١٤٨ .

(٤) انظر: الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء التاسع والعشرون - ص ٥٤ .

كالزراعة مثلاً، ولعل الذي يرجح ذلك أنه كان عند ثمود عيون أخرى، والذي يدل على ذلك قول صالح - عليه السلام - لقومه: ﴿أَنْتُمْ كُوَنْتُ فِي مَا هَنَّا إِمِينِكُمْ فِي جَنَّتِنَا وَعَيْنُونِ \* وَزَرْعٌ وَنَخْلٌ طَلَمُهَا هَضِيمٌ﴾<sup>(١)</sup>.

فالسياق القرآني واضح وصريح في ذكره للعيون التي كانت عند ثمود، وهذا يعني أن ماءهم كان قسمين: قسماً للشرب وقسماً آخر للزراعة. وكان كثيراً، ولكن ربما كان بعيداً عن مساكنهم لدرجة أنه يشق عليهم الورود عليه وجلب الماء منه، وأن الماء الذي كان قسمة بينهم وبين الناقة قريب منهم.

«وقد شاهدوا أن الماء الذي كان شرباً لكل أولئك الأقوام في أحد اليومين كان شرباً لتلك الناقة الواحدة في اليوم التالي وذلك أيضاً معجزة قاهرة»<sup>(٢)</sup>. وفي إضافة الناقة إلى الله تعالى ذكره يجعلها ممتازة دون الإبل بما يرى من أمرها وأكلها وشربها<sup>(٣)</sup>.

#### الاعتداء على الناقة:

وقد حذرهم الله تعالى من الاعتداء عليها بقوله: ﴿وَلَا تَمْسُوهَا بِسُوءٍ فَإِنَّكُمْ عَذَابٌ يَوْمٌ عَظِيمٌ﴾<sup>(٤)</sup>، وهذا نهي «عن المس الذي هو مقدمة الإصابة بالسوء الجامع لأنواع الأذى مبالغة في الأمر...»<sup>(٥)</sup>.

فرغم الدلائل التي ظهرت من الناقة، ورغم التحذير من الاعتداء عليها إلا أنهم ما رعوا أمر الله فيها، فقام أشقاهم بالاعتداء عليها وقتلها ﴿إِذْ أَبْعَثْتَ أَشْقَانَهَا﴾<sup>(٦)</sup> عقرها واحد وأسند الله الفعل إلى جميعهم قال تعالى: ﴿فَقَرَرُوا الْنَّاقَةَ﴾<sup>(٧)</sup>؛ لأنه كان برضاهם وإن لم يباشره إلا بعضهم»<sup>(٨)</sup>.

(١) سورة الشعرا: ١٤٦ - ١٤٨.

(٢) الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الرابع عشر - ص ١٦٦.

(٣) انظر: رضا - تفسير المنار - الجزء الثاني عشر - ص ١٢٤.

(٤) سورة الشعرا: ١٥٦.

(٥) الدرة - تفسير القرآن الكريم إعرابه وبيانه - الجزء الثاني عشر - ص ٣٢٦.

(٦) سور الشمس: ١٢.

(٧) سورة الأعراف: ٧٧.

(٨) الرمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ١١٩.

وكان عاقبة اعتدائهم أن أخذتهم الرجفة «فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَنَاحِينَ»<sup>(١)</sup>؛ «أي صرعي لا أرواح فيهم»<sup>(٢)</sup>، أماتوا الناقة فأماتهم الله جميعاً.

---

(١) سورة الأعراف: ٧٨.

(٢) ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثاني - ص ٢٢٩.

## المبحث الثالث

### الماء في قصة موسى وفرعون

تمهيد

من أكثر القصص القرآنية تكراراً قصة موسى - عليه السلام - فقد وردت أحياناً مبسوتة وأخرى مختصرة.

ويمكن تقسيم الأحداث التي وقعت مع موسى إلى ثلاثة أحداث رئيسية:

الحدث الأول: بين موسى وفرعون، ويبدأ من ولادة موسى - عليه السلام - إلى نجاته وغرق فرعون وجنته.

الحدث الثاني: بين موسى وبني إسرائيل.

الحدث الثالث: بين موسى والعبد الصالح (الخضر عليه السلام).

وسيتم في هذا المبحث التعرض للأحداث المتعلقة بالحدثين الأول والثاني والذين ورد فيما ذكر الماء، أما الحدث الثالث فقد تم تخصيص مبحث مستقل له بعد هذا المبحث بمشيئة الله تعالى. والملفت للنظر أن قصة موسى بأقسامها الثلاثة تتعلق أحداثها بالماء.

وجريدة بالذكر أن اسم موسى تكرر في القرآن الكريم مائة وستة وثلاثين مرة، وهذا لم يأت صدفة أو عبثاً، حتى اسم موسى له علاقة بالماء؛ فموسى اسم «عرب»، وهو مُوأي ماء، وسا: أي شجر؛ لأن التابوت الذي كان فيه وجد بين الماء والشجر فسمي به، وقيل هو بالعبرانية موسى ومعناه الجذب؛ لأنه جذب من الماء...<sup>(١)</sup>، وهذا تأكيد على بروز الحدث المائي في قصة موسى.

بدأ الحدث المائي في قصة موسى منذ ولادته، فأم موسى خافت عليه من

(١) ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ٢٤٤.

فرعون وجنته أوحى الله إليها أن تلقيه في اليم، ﴿فَإِذَا حَقَّتِ عَلَيْهِ فَكَأْلَقِيهِ فِي الْيَمِّ﴾<sup>(١)</sup>  
وشاءت الأقدار الإلهية والرعاية الربانية أن يلتقطه آل فرعون ﴿لِيَكُونُ لَهُمْ عَدُوًّا  
وَحَزْنًا﴾<sup>(٢)</sup>.

أنجي الله تعالى موسى من اليم وهو طفل رضيع، وأنجاه منه مرة أخرى وهو رسول مطيع، وفي المقابل أغرق الله تعالى وأهلك فرعون وجنته فيه. وبورود موسى - عليه السلام - ماء مدین يبدأ فصل جديد لهذه القصة؛ حيث التقى بشعيب - عليه السلام - وطمأنه قائلاً له: ﴿لَا تَخَفْ بَعْثَوتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وفي إرسال الطوفان على قوم فرعون دلالة أخرى على بروز الحدث المائي مع موسى، ومن الجوانب المائية الأخرى التي ظهرت مع موسى: ضربه البحر بالعصا ﴿فَأَنْفَلَقَ كَلَّ فِرْقٍ كَالْأَطْوَادِ الْعَظِيمِ﴾<sup>(٤)</sup>، وضربه الحجر بالعصا أيضاً ﴿أَضَرَبَ عَصَمَالَ الْحَجَرَ فَانْجَرَثَ مِنْهُ أَثْنَتَ عَشَرَةَ عَيْنًا﴾<sup>(٥)</sup>.

#### فرعون يبحث عن موسى:

أصدر فرعون أمراً بذبح أبناء بنى إسرائيل واستحياء نسائهم قال تعالى: ﴿يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخْيِي نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ﴾<sup>(٦)</sup>؛ «وذلك لأن الكهنة<sup>(٧)</sup> قالوا له: إن مولوداً يولد في بنى إسرائيل يذهب ملوك على يديه، أو قال المنجمون<sup>(٨)</sup> له ذلك، أو رأى رؤيا فعبرت كذلك»<sup>(٩)</sup>.

وقد تصرف فرعون بجهل عندما بدأ يقتل ظناً منه أن أمر المولود سيتهي

(١) سورة القصص: ٧.

(٢) سورة القصص: ٨.

(٣) سورة القصص: ٢٥.

(٤) سورة الشعراء: ٦٣.

(٥) سورة البقرة: ٦٠.

(٦) سورة القصص: ٤.

(٧) الكاهن: «الذي يتعاطى الخبر عن الكائنات في مستقبل الزمان ويدعى معرفة الأسرار».

«ابن منظور - لسان العرب - الجزء الثالث عشر - ص ٣٦٣».

(٨) المنجم: الذي ينظر في النجوم بحسب مواقعها وسيرها. ويدعى بذلك معرفة الغيب انظر: «ابن منظور - لسان العرب - الجزء الثاني عشر - ص ٥٦٨-٥٦٩».

(٩) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث عشر - ص ١٦٥.

وينقضي، قال الزجاج: «العجب من حمقه لم يدر أن الكاهن إن صدق فالقتل لا ينفع وإن كذب فلا معنى للقتل»<sup>(١)</sup>.

أم موسى تلقى موسى في اليم:

ولدت أم موسى مولودها فاحتارت في أمرها فأوحى الله إليها ﴿أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا  
خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَلِّقِيهِ فِي الْيَمِّ﴾<sup>(٢)</sup> والإيحاء كان «بإلهام أو رؤيا»<sup>(٣)</sup>.

واليم الذي ألتقت إبنتها فيه هو نيل مصر حيث كان يشق مدينة فرعون<sup>(٤)</sup>.

لقد كانت أم موسى بين خيارين كلاهما من فإيقاؤه معها يجعله في خطر، وإلقاءه في عرض البحر أخطر، ولكن الله يطمئنها ﴿وَلَا تَخَافِ وَلَا تَحْزِنِ﴾<sup>(٥)</sup>، وبين الخوف والحزن فرق؛ فـ«الخوف غم يلحق الإنسان لمتوقع، والحزن غم يلحق الواقع وهو فراقه والإخطار به فنهيت عنهم جميعا»<sup>(٦)</sup>.

وهذا يعني أن خوف أم موسى سبق حزنها، فخوفها كان قبل أن تلقيه في البحر فلما ألتقته حزنت عليه.

الأم تريد ابنتها فقط، والله تعالى يدها بردء إليها، وزيادة على ذلك يبشرها بأنه سيكون رسولاً. قال تعالى: ﴿وَأَوْجَحَنَا إِلَيْنَا أُمٌّ مُؤْمِنَةٌ أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَلِّقِيهِ فِي الْيَمِّ وَلَا تَخَافِ وَلَا تَحْزِنِ إِنَّا رَادُونَا إِلَيْكَ وَجَاعَلْنَا مِنَ الْمُرْسَلِينَ﴾<sup>(٧)</sup>.

وفي هذه الآية الكريمة: «أمران ونهيان وخبران وبشارتان»<sup>(٨)</sup>.

أما الأمران: ﴿أَنْ أَرْضِعِيهِ﴾، ﴿فَكَلِّقِيهِ فِي الْيَمِّ﴾.

(١) المرجع السابق - الجزء الثالث عشر - ص ١٦٥.

(٢) سورة القصص: ٧.

(٣) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ١٨٧.

وانظر: الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ١٩٨.

- القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث عشر - ص ١٦٦.

(٤) أبو حيان الأندلسي - البحر المحيط - الجزء السابع - ص ١٠٥.

(٥) سورة القصص: ٧.

(٦) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٣٨٠.

(٧) سورة القصص: ٧.

(٨) النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني ص ٢٥٤.

وأما النهيان: ﴿وَلَا تَخَافِيْ \* وَلَا تَحْرِقِيْ﴾ .

واما الخبران: ﴿وَأَوْجَحَيْتَنَا إِلَى أَمْرِ مُوسَى﴾ ، ﴿فَإِذَا حَفَّتِ عَلَيْهِ﴾ .

واما البشارتان: ﴿إِنَّا رَادُّوْهُ إِلَيْكِ \* وَجَاءُوكُمْ مِنَ الْمُرْسَلِينَ﴾ .

نجاة موسى وهو طفل من اليم:

فرعون يبحث عن موسى ليقتله و المياه البحر تلقنه بالساحل ﴿فَلَيَقْبَلْهُ أَئِمْمُ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُّهُ لَيَ وَعَدُوُّهُ لَهُ﴾<sup>(١)</sup> ، ولكن لما وصله بهذه الطريقة تغير الحال وتبدل الأمر، فلا يقتله ولا يؤذيه، بل يحافظ عليه ويرعاه في قصره وعلى فراشه، ﴿فَأَنْقَطَهُ مَاءً فِرْعَوْنَ كَمَنْ كَمَنْ لَهُمْ عَدُوًا وَحَرَّانًا إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَنَ وَجَنُودُهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ﴾<sup>(٢)</sup>

إن الأمور تجري بأمر الله تعالى لا بأمر فرعون، ولعلم فرعون ومن شاكله بأن الله لا يحارب ولا يغالب. ﴿وَرَبِّيْ فِرْعَوْنَ وَهَامَنَ وَجَنُودُهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْذَرُونَ﴾<sup>(٣)</sup> .

ورود موسى ماء مدين:

يدخل موسى المدينة<sup>(٤)</sup> يوماً فيجد رجلين يقتلان أحدهما من شيعته والآخر من جماعة فرعون فينصر الذي من شيعته على الذي من عدوه فيقضي عليه، ﴿فَأَصْبَحَ فِي الْمَدِيْنَةِ خَائِفًا يَرْقَبُ﴾<sup>(٥)</sup> ، ولو لا عناء الله به لقتل آخر. في هذه الأثناء يأتيه ﴿رَجُلٌ مِنْ أَفْصَا الْمَدِيْنَةِ يَسْعَى فَالْ يَمْسَعَ إِنَّكَ الْمَلَأَ يَأْتِيُوكَ لِيَقْتُلُوكَ فَأَخْرُجْ إِنِّي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ﴾<sup>(٦)</sup> . لقد اشتدت الأمور على موسى وعادوا يبحثون عنه من جديد، وهذه المرة يبحثون عنه وهو معروف لديهم، ﴿فَفَرَّ مِنْهَا خَائِفًا يَرْقَبُ فَالْ رَبِّ يَنْجِي مِنَ الْفَوْرَمَ الْفَلَلِيْنَ﴾<sup>(٧)</sup> ، خرج يبحث عن مكان يأمن فيه من كيد فرعون وملئه وقال: ﴿عَسَى

(١) سورة طه: ٣٩.

(٢) سورة القصص: ٨.

(٣) سورة القصص: ٦.

(٤) المدينة التي دخلها موسى خائفًا هي: مدينة مصر الكبرى التي كان يسكنها فرعون.

انظر: الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٢٠٢.

- القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث عشر - ص ١٧٢.

(٥) سورة القصص: ١٨.

(٦) سورة القصص: ٢٠.

(٧) سورة القصص: ٢١.

رَفِتْ أَن يَهْدِيَنِي سَوَاءَ التَّكِيلُ<sup>(١)</sup> ، فَالْتَّجَأْ إِلَى قَرْيَةٍ وَلَمْ تَكُنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ دَاخِلَةَ تَحْتِ سُلْطَانِ فَرْعَوْنَ وَلَهَا خَرْجٌ إِلَيْهَا<sup>(٢)</sup> ، وَشَاءَتْ إِرَادَةُ اللَّهِ تَعَالَى أَنْ يَصُلَّ إِلَى مَاءِ مَدِينَ أَوْلًا وَهُوَ: «بَئْرٌ كَانُوا يَسْقُونَ مِنْهَا»<sup>(٣)</sup> ، وَوَجَدَ عَلَى هَذِهِ الْمَاءِ **﴿أَمْتَةً مِنْ النَّاسِ يَسْقُونَ﴾**<sup>(٤)</sup> مَوَالِيَهُمْ وَمَنْ دُونَهُمْ **﴿أَمْرَاتَيْنِ تَذَوَّدَانِ﴾**<sup>(٥)</sup> ؛ أَيْ «فِي مَكَانٍ أَسْفَلَ مِنْ مَكَانِهِمْ»<sup>(٦)</sup> ، امْرَأَتَيْنِ؛ تَحِسَانٌ غَنِمَهُمَا عَنِ الْمَاءِ<sup>(٧)</sup> ، فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ سَأَلُوهُمَا: **﴿مَا حَظَبُكُمَا﴾**<sup>(٨)</sup> ؛ أَيْ «مَا شَأْنَكُمَا»<sup>(٩)</sup> ، فَأَجَابُوكُمَا: **﴿لَا شَغْيَ حَقَّ يُصَدِّرَ الرِّعَاءُ وَأَبُوكَا شَيْخٌ كَيْرٌ﴾**<sup>(١٠)</sup> ؛ أَيْ «لَا يَحْصُلُ لَنَا سَقِيٌّ إِلَّا بَعْدِ فَرَاغِ هُؤُلَاءِ»<sup>(١١)</sup>.

وَهَذِهِ دَلَالَةُ عَلَى ضَعْفِهِمَا، فَمِنْ أَحْمَمِ الرِّجَالِ عَلَى الْمَاءِ بِحَاجَةٍ إِلَى قُوَّةٍ وَمِثْلُ هَذَا الْأَمْرِ لَا تَفْعَلُهُ النِّسَاءُ، ثُمَّ أَنْ وَقَوْهُمَا بِأَغْنَامِهِمَا جَانِبًا فِي دَلَالَةٍ أُخْرَى عَلَى نِزَاهَتِهِمَا وَمَرْوِعَتِهِمَا؛ وَلَذِلِكَ عَلَلَتَا وَقَوْهُمَا جَانِبًا: **﴿وَأَبُوكَا شَيْخٌ كَيْرٌ﴾**<sup>(١٢)</sup> ؛ أَيْ كَبِيرُ السَّنِّ لَا يَسْتَطِعُ أَنْ يَخْرُجَ إِلَى السَّقِيِّ فَيُرِسِّلُهُمَا اضْطُرَارًا<sup>(١٣)</sup> ، فَقَامَ مُوسَى بِمَسَاعِدِهِمَا **﴿فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّ إِلَى الظِّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لَمَّا أَنْزَلْتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقَيْرٌ﴾**<sup>(١٤)</sup>.

(١) سورة القصص: ٢٢.

(٢) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ٢٠٦.

(٣) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ١٩٠.

وانظر: ابن كثير - تفسير القرآن العظيم: الجزء الأول - ٣٨٣.

- الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٣٨٧.

- الطوسي - تفسير التبيان - الجزء الثامن - ص ١٤١.

(٤) سورة القصص: ٢٣.

(٥) سورة القصص: ٢٣.

(٦) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ١٩٠.

وانظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٣٨٧.

- السنفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني - ص ٢٦٠.

. انظر الطوسي - تفسير التبيان - الجزء الثامن - ص ١٤١.

(٧) القصص: ٢٣.

(٨) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٣٨٧.

(٩) سورة القصص: ٢٣.

(١٠) ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثالث - ص ٣٨٣.

(١١) سورة القصص: ٢٣.

(١٢) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني: ٢٤.

(١٣) سورة القصص: ٢٤.

بعد هذه المساعدة التي قدمها موسى لابن شعيب يصل موسى إلى منزل شعيب ويقص عليه قصته، فيطمنته قائلاً: ﴿لَا تَخَفْ بَعْدَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(١)</sup>.

وبوصول موسى إلى شعيب يكون قد مر بحادثتين رئيسيتين نجا فيما من القتل الأولى: إلقاءه في اليم وخروجه منه سالماً، والثانية: وروده ماء مدين، والملاحظ أن بين الحادتين تشابهاً. فالعدو واحد في كليهما.

وعندما خافت أمه عليه من القتل ألقته في الماء، وعندما قتل رجلاً من آل فرعون وأرادوا قتله. أول ما ورد ماء مدين، فبروز الحدث المائي فيهما واضح.

وفي الحادثة الأولى: وعند إلقاء موسى في اليم أوحى الله لأمه: ﴿وَلَا تَخَافِ وَلَا تَحْزِقِ﴾<sup>(٢)</sup>. وفي الحادثة الثانية: وعندما وصل إلى شعيب قال له: ﴿لَا تَخَفْ بَعْدَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وفي الحادثة الأولى: وبعد التقاطه من ساحل اليم لم يعد إلى بيته؛ بل تربى في بيت فرعون. وفي الحادثة الثانية أيضاً: عاش فتره أخرى في بيت شعيب.

وفي هذا أكبر دليل على أن الأمور تجري بعناية ربانية وفق ما أرادها الله تعالى، وأن الله بالغ شاء الناس أم لم يشاوروا ﴿إِنَّ اللَّهَ يَكُلُّ أَمْرًا﴾<sup>(٤)</sup>.

موسى يدعو فرعون إلى الإسلام:

بعد أن قضى موسى عند شعيب أحسن الأجلين<sup>(٥)</sup>، يرجع موسى إلى فرعون، ولكن هذه المرة يرجع حاملاً معه معجزته الرئيسة التي بها ضرب البحر فانفلق، وبها ضرب الحجر ﴿فَأَبْجَسْتَ مِنْهُ أَثْنَتَانِ عَشَرَةَ عَيْنًا﴾<sup>(٦)</sup>.

أمر الله موسى وهارون أن يذهبا إلى فرعون يدعوانه إلى الإسلام، وأن يرسل

(١) سورة القصص: ٢٥.

(٢) سورة القصص: ٧.

(٣) سورة القصص: ٢٥.

(٤) سورة الطلاق: ٣.

(٥) قضى موسى عند شعيب عليه السلام أكملها وأوفاهما، وهو عشرة أعوام.  
انظر: «الشوکانی - فتح القدیر - الجزء الرابع - ص ٢١١».

- «القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث عشر - ص ٨٤».

(٦) سورة الأعراف: ١٦٠.

معهم بني إسرائيل . ﴿أَذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى فَقُولَا لَهُ فَوْلَا إِنَّا لَعَلَّمْ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى قَالَ رَبِّنَا إِنَّا نَخَافُ أَنْ يَقْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغَى قَالَ لَا تَخَافَا إِنَّي مَعَكُمْ أَسْمَعَ وَأَرَى فَإِنَّا هُمُ الظَّاهِرَةُ إِنَّا رَسُولًا رَّبِّكَ فَارْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا تُعَذِّبْهُمْ قَدْ جِئْنَكَ بِشَيْءٍ مِّنْ رِّبْكَ وَالسَّلَامُ عَلَى مِنْ أَتَيْتَ الْمُهْدَى إِنَّا قَدْ أُوحَى إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مِنْ كَذَّبَ وَقَوْلًا﴾<sup>(١)</sup> .

رد فرعون ردًا سلبياً ورفض الدعوة ، وأقام موسى عليه الحجة ، فأمر الله موسى أن يسري بعباده متوجهها نحو البحر ، قال تعالى : ﴿وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَكَ مُوسَى أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي الْبَحْرِ يَبْسَأْ لَا تَخَافُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَى﴾<sup>(٢)</sup> ، وأخبره الله تعالى : ﴿إِنَّمَا مُتَّبِعُونَ﴾<sup>(٣)</sup> .

### انفلاق البحر وغرق فرعون وجنده :

لما أراد الله تعالى أن ينجي موسى من كيد فرعون ، أوحى الله لأمه أن تلقيه في اليم ، ولما أراد أن ينجيه مرة أخرى من كيد فرعون أوحى الله إليه أن يتوجه وقومه نحو البحر .

لحق فرعون وجنده موسى وقومه ، ﴿فَلَمَّا تَرَكَ الْجَمْعَانَ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمَدْرُوكُونَ﴾<sup>(٤)</sup> ، أي «تقربنا بحيث رأى كل واحد منهم الآخر»<sup>(٥)</sup> . وأصبح موسى وقومه بين خطرين؛ البحر من أمامه ، والعدو من خلفه . كما كان بين خطرين متشابهين من قبل عندما ولدته أمه؛ العدو نفسه يبحث عنه ، والبحر أمامه . وكان البحر في الحالتين وسيلة لنجاة موسى .

يصل موسى وقومه إلى البحر ويقترب منهم العدو عندها قال أصحاب موسى : ﴿إِنَّا لَمَدْرُوكُونَ﴾<sup>(٦)</sup> ، فيجيبهم موسى : ﴿قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّ سَيِّدِنَا﴾<sup>(٧)</sup> هذا هو إيمان

(١) سورة طه : ٤٣ - ٤٨ .

(٢) سورة طه : ٧٧ .

(٣) سورة الشعراء : ٥٢ .

(٤) سورة الشعراء : ٦١ .

(٥) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ١٥٦ .  
انظر: القرطي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث عشر - ص ٧٢ .

(٦) سورة الشعراء : ٦١ .

(٧) سورة الشعراء : ٦٢ .

الرسول والأنبياء، في أشد حالات الخطر يكونون في أعلى درجات الإيمان والرجاء بالله، فسيدنا محمد - صلى الله عليه وسلم - عندما كان هو وأبو بكر الصديق في الغار، وكفار مكة يقفون على باب الغار يطمئن أبو بكر ويقول له: ﴿لَا تَخَرِّزْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾<sup>(١)</sup>.

بعد أن يبلغ الخوف ذروته وتشتد الأمور على موسى وقومه، يأمر الله عبده موسى: ﴿أَنْ أَضِرِّ بِعَصَاكَ الْبَحْرُ فَأَنْلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقَةٍ كَالْطَّوِيرِ﴾<sup>(٢)</sup>.

والبحر الذي ضربه موسى هو: «بحر القلزم المسمى البحر الأحمر»<sup>(٣)</sup>، ولما ضربه موسى أصبح الماء عن يمين الطريق وعن يساره كالجبل العظيم<sup>(٤)</sup>.

إن عصي الدنيا بأسرها لو ضربنا بها البحر ما فلقه، ولكن لما أراد الله أن يفلقه أوحى الله إلى موسى أن يضربه بعصاه، « وإنما أمر عليه السلام بالضرب فضرب وترتب الإنفاق عليه إعظاماً لموسى - عليه السلام - بجعل هذه الآية العظيمة مترتبة على فعله ولو شاء الله عز وجل لفلقه بدون ضربه بالعصا»<sup>(٥)</sup>.

انطلق البحر فطمأن الله موسى - عليه السلام - قائلاً له: ﴿لَا تَخَافْ دَرَكًا وَلَا تَخَنْتَ﴾<sup>(٦)</sup>؛ أي «لا تخاف دركاً من فرعون وجنته، ولا تخشى غرقاً من البحر»<sup>(٧)</sup>. أما فرعون وجنته فأصبحوا على مقربة من البحر. ﴿وَأَرْلَقْنَا ثُمَّ الْأَخْرَينَ﴾<sup>(٨)</sup>؛ أي

(١) سورة التوبه: ٤٠.

(٢) سورة الشعرا: ٦٣.

(٣) ابن عاشور - التحرير والتتبير - الجزء الخامس والعشرون - ص ٣٠٠.

وانظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٣٠٨.

- الألوسي - روح المعاني - الجزء التاسع عشر - ص ٨٥.

- الزحيلي - القصة في القرآن (هدایة وبيان) - ص ٦٧.

(٤) انظر: الشوكاني - الجزء الرابع - ص ١٢٦ - ١٢٧.

- الألوسي - روح المعاني - الجزء التاسع عشر - ص ٨٦.

(٥) الألوسي - روح المعاني - الجزء التاسع عشر - ص ٨٦.

(٦) سورة طه: ٧٧.

(٧) ابن عطية - الجزء السابع - ص ٢١٤.

وانظر الجزائري: أبو بكر جابر - أيسر التفاسير لكتاب العلي الكبير - المجلد الثالث - ص ٣٦٥.

- الطبعة الأولى ١٩٩٥ - مكتبة العلوم والحكم - المدينة المنورة.

(٨) سورة الشعرا: ٦٤.

«قربناهم إلى البحر»<sup>(١)</sup>.

فهم يقتربون بأمر الله وقدره، والله هو الذي مكر بهم واستزلهم إلى البحر.

انفلق البحر لموسى وقومه لينجو من خلاله وليرغق فرعون وجنه في مائه، وأمر موسى أن يترك البحر على حاله بعد خروجه منه. **﴿وَاتْرُكِ الْبَحْرَ رَهْوًا إِنَّهُمْ جُنَاحٌ مُّعْرَقُونَ﴾**<sup>(٢)</sup> رهوا: «ساكنا منفرجاً حتى يدخله القبط»<sup>(٣)</sup>.

بقي البحر مفتوحاً حتى خرج منه موسى وقومه جميعاً واكتمل دخول فرعون وجنه، وكادوا أن يخرجوا من الجانب الآخر، انطبق البحر<sup>(٤)</sup> عليهم. قال تعالى: **﴿فَابْتَهَمُّ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَعْدًا وَعَذَّلَ حَتَّىٰ إِذَا أَذْرَكَهُ الْفَرَقُ﴾**<sup>(٥)</sup>. أي «نانه ووصله وألجمه»<sup>(٦)</sup>، عندها صاح فرعون قائلاً: **﴿إِمَّا مَأْمَنْتُ أَنَّمِّ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي مَأْمَنْتُ بِهِ بَئُوا إِسْرَئِيلَ وَلَاٰنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾**<sup>(٧)</sup>، ولكن أني تقبل توبته وقد أضحي يلتقط آخر أنفاسه ويعاني سكرات الموت **﴿وَأَنْنَ﴾**<sup>(٨)</sup> «أتؤمن الساعة في وقت الاضطرار حين أدركك الغرق وأیست من نفسك»<sup>(٩)</sup>.

وقد جاء التعبير القرآني متناسباً مع من ادعى الألوهية والربوبية وغره جنه بقوله تعالى: **﴿وَأَرْلَفْنَا ثَمَّ الْأَخْرِينَ﴾**<sup>(١٠)</sup>. «والتعبير عن فرعون وجنه بالآخرين للتحقيق»<sup>(١١)</sup>، قوله تعالى: **﴿فَأَخْذَنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَجَّبَنَاهُمْ فِي الْبَيْمَ﴾**<sup>(١٢)</sup>، «من الكلام الفخم الذي دل على عظمة شأنه وكبريات سلطانه. شبههم استحقاراً لهم

(١) انظر القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث عشر - ص ٧٣.

(٢) سورة الدخان: ٢٤.

(٣) الجنالين - تفسير الجنالين - ص ٦٥٧.

(٤) انظر الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٥٩٨.

(٥) سورة يونس: ٩٠.

(٦) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٥٩٨.

(٧) سورة يونس: ٩٠.

(٨) سورة يونس: ٩١.

(٩) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ٣٥٤.

(١٠) سورة الشعراء: ٦٤.

(١١) الألوسي - روح المعاني - الجزء التاسع عشر - ص ٨٩.

(١٢) سورة القصص: ٤٠.

واستقلالاً لعددهم، وإن كانوا الكثير والجم الغفير، بمحضيات أخذهن آخذ في كفه فطرهن في البحر<sup>(١)</sup>. كل هذه الأحوال جعلت فرعون يعترف بالحقيقة بأنه ما هو إلا عبارة عن فرد من جماعة بقوله تعالى على لسانه: ﴿وَإِنَّا مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾<sup>(٢)</sup>. أتى تقبل توبته وقد أصبح يلتقط آخر أنفاسه ويعاني سكرات الموت، وقد جاوز بطغيانه كل حد ومقدار: ﴿أَلَقَنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلَ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

لقد نجى الله تعالى فرعون بيده ليكون عبرة وآية لبني إسرائيل ولمن يأتي من بعده ﴿فَلَيَوْمَ نُتَبَّعِيكَ بِمَاذَاكَ لَتَكُونَ لِمَنْ خَلَفَكَ إِلَيْهِ﴾<sup>(٤)</sup>.

الظاهر أن هذه الألفاظ قيلت بعد غرق فرعون. فقد روی أن بني إسرائيل بعد عنهم غرق فرعون وهلاكه لعظمته عندهم، وكذب بعضهم أن يكون فرعون يموت، فنجي على نجوة من الأرض حتى رأه جميعهم ميتاً<sup>(٥)</sup>. وقد صام قوم موسى عليه السلام اليوم الذي نجوا فيه من فرعون وجنته وغرق فيه فرعون وقومه. ورد في الصحيحين (أنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَدِيمَ الْمَدِينَةَ فَوَجَدَ الْيَهُودَ صِيَامًا يَوْمَ عَاشُورَاءَ فَقَالَ: لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ مَا هَذَا الْيَوْمُ الَّذِي تَصُومُونَهُ؟ فَقَالُوا: هَذَا يَوْمٌ عَظِيمٌ؛ أَنْجَى اللَّهُ فِيهِ مُوسَى وَقَوْمَهُ، وَغَرَقَ فِرْعَوْنَ وَقَوْمَهُ، فَصَامَهُ مُوسَى شُكْرًا فَنَحْنُ نَصُومُهُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ: فَنَحْنُ أَحَقُّ وَأَوْلَى بِمُوسَى مِنْكُمْ فَصَامَهُ رَسُولُ اللَّهِ وَأَمَرَ بِصِيَامِهِ)<sup>(٦)</sup>.

وفي عام ١٨٩٨ م اكتشف علماء الآثار جثة فرعون محظياً في (طيبة) في وادي الملوك وبعد نقل الجثة إلى القاهرة وفحصها وضعت في متحف في القاهرة بعد أن

(١) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٤٠١.

(٢) سورة يونس: ٩٠.

(٣) سورة يونس: ٩١.

(٤) سورة يونس: ٩٢.

(٥) انظر: ابن عطية - المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز - الجزء السابع - ص ٢١٤.

- الدرة - تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه - الجزء الحادي عشر - ص ٢٠١.

(٦) رواه البخاري (صحيف البخاري) - كتاب الصوم - باب: صيام يوم عاشوراء - حديث رقم: ٢٠٠٢ - ص ٣٧٨.

ورواه مسلم واللفظ له (النووي) - شرح صحيح مسلم - كتاب الصيام - باب فضل صيام يوم عاشوراء - حديث رقم: ٢٦٥٣ - ٢٢/١٢٨ - الجزء الثامن - ص ٢٥١.

## كشف الرأس والعنق وما زالت حتى الآن<sup>(١)</sup>.

إن «هذه الحقيقة القرآنية عن نجاة جثة فرعون... وطرحها على الشاطئ لم ترد في رواية التوراة للأحداث، ولم يذكرها الإنجيل أساساً، ولم تكن معروفة لدى علماء التاريخ القديم»<sup>(٢)</sup>. وهذا دليل كبير وبرهان واضح على إعجاز القرآن ودقة أخباره.

### الطوفان:

كان الطوفان من ضمن الآيات التي أعطاها الله لرسوله موسى - عليه السلام - ليقيم الحجة بها على فرعون وملئه. قال تعالى: ﴿فَأَنْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الظُّفَّانَ وَالْجَرَادَ وَالْقَمَلَ وَالصَّفَّادَعَ وَاللَّامَ إِلَيْتَ مُفْصَّلَتِي \* فَاسْتَكَبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا شَجَرِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

دعا موسى - عليه السلام - عليهم فاستجاب الله تعالى له، فأرسل عليهم الطوفان الدائم ليلاً ونهاراً، وكادوا أن يغرقوا، فنادوا فرعون واستغاثوا به، فأرسل إلى موسى - عليه السلام - وقال: إن كشفت عنا العذاب آمنا بك. فأزال الله عنهم الطوفان فخرج نبات لم يروا مثله قط، فقالوا: هذا الذي جزعنا منه خير لنا<sup>(٤)</sup>. وهكذا ينقلهم الله تعالى من بلاء إلى آخر ومن فتنة إلى أخرى، ومن عذاب إلى رحاء لعلهم يرجعون عن غيهم.

فابتلاهم الله مرة أخرى بأن بعث عليهم الجراد فأكلت زروعهم وثمارهم، ثم أخذت تأكل الأبواب والسلقوف ففزعوا إليه ثانية<sup>(٥)</sup>. ومع كل هذه الآيات إلا أن حالهم ما تغيرت ولا تبدلت ﴿فَاسْتَكَبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا شَجَرِينَ﴾<sup>(٦)</sup>.

(١) انظر: أبا السعود - د. رفيق - إعجازات حديثة علمية ورقمية في القرآن. الطبعة الثانية - دار المعرفة - دمشق

(٢) الخالدي - البيان في إعجاز القرآن - ص ٢٤٥.

(٣) سورة الأعراف: ١٢٣.

(٤) انظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ١٤١.

(٥) انظر: المرجع السابق - الجزء الثاني - ص ١٤٢.

- البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٣٥٦.

(٦) سورة الأعراف: ١٣٣.

## انفجار الماء من الحجر:

لقد كانت العصا في يد موسى آيةً ظاهرةً ودليلًا بينماً على صدق دعوته أمام فرعون وأمام بنى إسرائيل؛ فيها أبطل الله عمل السحرة، وفيها ضرب البحر فانفلق، وفيها ضرب الحجر فانفجر منه الماء.

إنَّ الله تبارك وتعالى هو الذي يأمر، وهو الذي ينهي، وما العصا في يد موسى إلا أداة ووسيلة يضرب بها الحجر فيخرج الله منه الماء؛ ولذلك لم يضرب موسى البحر إلا بعد أن أمره الله تعالى، والله قادر على فلق البحر وإخراج الماء من الحجر دون ضرب بالعصا، ولكن كان كل ذلك إكراماً لموسى وتعظيمًا لأمره.

طلب موسى - عليه السلام - السقيا لقومه من ربه تبارك وتعالى «لَمَا عَطَشُوا فِي الْتِيَهِ»<sup>(١)</sup>، فاستجاب الله له فأمره «أَنْ يَضْرِبْ حَجَرًا مَعِينًا بِعَصَاهِ، فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَا عَشَرَةَ عَيْنًا بَعْدَ أَسْبَاطِ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَكَانُوا يَرْجِعُونَ إِلَى اثْنَتِي عَشَرَةَ سَبْطًا بَعْدَ أَحْفَادِ يَعْقُوبَ - وَهُوَ إِسْرَائِيلُ الَّذِي يَتَسْبِّبُونَ إِلَيْهِ - وَأَحْفَادِ إِسْرَائِيلَ أَوْ يَعْقُوبَ هُمُ الْمَعْرُوفُونَ بِاسْمِ الْأَسْبَاطِ، وَالَّذِينَ يَرْدُ ذَكْرَهُمْ مَكْرُورًا فِي الْقُرْآنِ، وَهُمْ رُؤُوسُ قَبَائِلِ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَكَانُوا مَا يَزَالُونَ يَتَبعُونَ النَّظَامَ الْقَبْلِيِّ . . .»<sup>(٢)</sup>.

قال تعالى: «وَإِذَا أَسْتَسْقَى مُؤْمِنٌ لِّقَوْمِهِ، فَقُلْنَا أَخْرِبْ بِعَصَالَكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَيْ عَشَرَةَ عَيْنًا قَدْ عَلَيْهِ كُلُّ أَنَّاسٍ مَشَرِّبُهُمْ»<sup>(٣)</sup>.

فانفجرت: الفاء متعلقة بمحدوف؛ أي «فضرب فانفجرت»؛ أي سالت بكثرة<sup>(٤)</sup>، وفي سورة الأعراف «فَأَبْجَسَتْ»، «والانجاس أضيق من الانفجار؛ لأنَّه يكون اننجاساً ثم يصير انفجاراً»<sup>(٥)</sup>.

(١) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٦٤ .

(٢) سيد قطب - في ظلال القرآن - الجزء الأول - ص ٧٤ .

(٣) سورة البقرة: ٦٠ .

(٤) النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الأول - ص ٥٥ .

(٥) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الأول - ص ٢٨٥ .

تمهيد

## الماء في قصة موسى والخضر عليهما السلام

وردت قصة الخضر مع موسى - عليهما السلام - في سورة الكهف فقط. قال تعالى: «فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا إِلَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلِمْتَهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا»<sup>(١)</sup>.

سبب لقاء موسى والخضر عليهما السلام:

قال ﷺ: (بَيْنَمَا مُوسَى فِي مَلَأٍ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ جَاءَهُ رَجُلٌ فَقَالَ هُلْ تَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنْكَ قَالَ مُوسَى لَا فَأُوحِيَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيْيَ مُوسَى بَلِي عَبْدُنَا خَضِيرٌ فَسَأَلَ مُوسَى السَّيْلَ إِلَيْهِ فَجَعَلَ اللَّهُ لَهُ الْحُوتَ آيَةً وَقِيلَ لَهُ إِذَا فَقَدْتَ الْحُوتَ فَارْجِعْ فَإِنَّكَ سَتَلْقَاهُ وَكَانَ يَتَبَعُ أَثْرَ الْحُوتِ فِي الْبَحْرِ فَقَالَ لِمُوسَى فَتَاهُ: «أَرَيْتَ إِذَا أَوْيَنَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي نَسِيَتُ الْحُوتَ وَمَا أَسِنَيْتُ إِلَّا الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرُهُ قَالَ ذَلِكَ مَا كَنَّا نَبْغِ فَأَرَيْتَنَا عَلَى إِنْتَارِهِمَا قَصَصًا»<sup>(٢)</sup>، فَوَجَدَا خَضِيرًا فَكَانَ مِنْ شَأْنِهِمَا الَّذِي قَصَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي كِتَابِهِ<sup>(٣)</sup>.

(١) سورة الكهف: ٦٥.

(٢) سورة الكهف: ٦٣ - ٦٤.

(٣) رواه البخاري (صحيحة البخاري) - كتاب العلم - باب ما ذكر في ذهاب موسى عليه السلام في البحر إلى الخضر. حديث رقم ٧٤ - ص ٤٠).

ورواه مسلم (النووي شرح صحيح مسلم) - باب فضل الخضر - باب الفضائل - كتاب الفضائل - كتاب العلوم - حديث رقم ٦١١٣ - ٦١٧٠ - الجزء الخامس عشر - ص ١٣٣ - ١٣٨ (بلفظ): (فَامْكُلَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ خَطِيبًا فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ فَسُلِّمَ أَيُّ الثَّالِسِ أَعْلَمُ فَقَالَ أَنَا أَعْلَمُ فَقَاتَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ إِذْ لَمْ يَرِدِ الْعِلْمُ إِلَيْهِ فَأُوحِيَ اللَّهُ إِلَيْهِ أَنَّ عَبْدًا مِنْ عِبَادِي بِمَجْمُعِ الْبَحْرَيْنِ هُوَ أَعْلَمُ مِنْكَ قَالَ مُوسَى أَيْ رَبَّ كَيْفَ لِي بِهِ قِيلَ لَهُ احْمُلْ حُوتًا فِي مِكْتَلٍ فَحَيَّتْ تَفَقَّدَ الْحُوتَ فَهُوَ ثُمَّ فَأَنْطَلَقَ وَأَنْطَلَقَ مَعَهُ فَتَاهُ وَهُوَ يُوشِعُ بْنُ نُؤُونَ فَحَمَلَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامَ حُوتًا فِي مِكْتَلٍ وَأَنْطَلَقَ هُوَ وَفَتَاهُ يَمْشِيَانَ حَتَّى أَتَيَا الصَّخْرَةَ فَرَقَدَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامَ وَفَتَاهُ فَاضْطَرَبَ الْحُوتُ فِي الْمِكْتَلِ حَتَّى خَرَجَ مِنْ الْمِكْتَلِ فَسَقَطَ فِي الْبَحْرِ...).

(٤) سورة الكهف: ٦١. والحقب يطلق على المدة الطويلة وقيل الحقب ثمانون عاماً.

## مجمع البحرين:

عزم موسى على لقاء الخضر **﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِتَنَّهُ لَا أَتَرْجِحُ حَقًّا أَتَلْعَبُ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُكْمًا﴾**<sup>(١)</sup>. والفتى هنا: «يوشع بن نون»<sup>(٢)</sup>.

ومجمع البحرين: «ملتقاهما»<sup>(٣)</sup>; أي المكان الذي سيلقي موسى فيه الخضر عليهما السلام.

واختلف في تعين هذا المكان على أقوال عدة<sup>(٤)</sup>; وعلى كل الأحوال فإن معرفة مجمع البحرين أو عدمها لا يتوقف عليه أي فائدة. ولقد أجاد الفخر الرازي حين قال: «إن صح بالخبر الصحيح شيء فذاك وإن فالأولى السكوت عنه»<sup>(٥)</sup>.

وابع موسى والفتى سيرهما إلى الخضر حتى جاء وقت الغداء فطلب موسى من الفتى قائلاً: **﴿إِنَّا غَدَاءَنَا لَقَدْ لَفِينَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا﴾**<sup>(٦)</sup>. فقال الفتى: **﴿أَرَيْتَ إِذْ**

انظر: «الحمصي - محمد حسن - قرآن كريم تفسير وبيان مع أسباب التزول للسيوطى - ص ٢٤٠ - دار الرشيد - دمشق - بيروت».

- الصابوني: محمد علي - مختصر تفسير ابن كثير - الجزء الثاني - ص ٤٢٧ - دار القرآن الكريم - بيروت.

(١) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثالث - ص ٣٦٨.

(٢) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الحادى عشر - ص ٨.

(٣) منها: ملتقى بحر فارس والروم، وقيل عند طنجة (الأبيض مع الأطلنطي)، وقيل بحر الأردن (العقبة) وبحر القلزم (الأحمر)، وقيل عند باب المندب حيث يلتقي البحر الأحمر بالمحيط الهندي. وقيل غير ذلك.

أنظر: الطبرى - جامع البيان في تفسير القرآن - الجزء الخامس عشر - ص ١٧٦ .

- النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني - ص ٢١ .

- الزمخشري - الكشف - الجزء الثاني - ٧٠٣ .

- ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثالث - ص ٩٢ .

- الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٣٦٩ .

- القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الحادى عشر - ص ٨ .

- أبو حيأن الأندلسي - البحر المحيط - الجزء السادس - ص ١٤٥ .

- الجزائري - أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير - الجزء الثالث - ص ٢٧١ .

(٤) الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الحادى والعشرون - ص ١٤٥ .

(٥) سورة الكهف: ٦٢ .

نصباً: تعباً: النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني - ص ٢٢ .

أَوْتَنَا إِلَى الصَّرْخَةِ فَإِنِّي سَيِّدُ الْحُوتَ»<sup>(١)</sup>. وكان فقدان الحوت علامه على مكان الخضر كما مر آنفًا في الحديث الصحيح، أما الحوت فاتخذ «سَيِّلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَّابًا»<sup>(٢)</sup> قال ﷺ: (... فَاضْطَرَبَ الْحُوتُ فِي الْمِكْتَلِ حَتَّى خَرَجَ مِنَ الْمِكْتَلِ فَسَقَطَ فِي الْبَحْرِ قَالَ وَأَمْسَكَ اللَّهُ عَنْهُ جِرْيَةَ الْمَاءِ حَتَّى كَانَ مِثْلَ الطَّاقِ<sup>(٣)</sup> فَكَانَ لِلْحُوتِ سَرِّيَاً وَكَانَ لِمُوسَى وَقَنَاهُ عَجَّابًا...)<sup>(٤)</sup>؛ وموضع التعجب «أن يحيا حوت قد مات وأكل شقه، ثم يثبت إلى البحر ويبيقى أثر جريته في الماء لا يمحو أثرها جريان البحر»<sup>(٥)</sup>، وهذا ليس بالأمر الغريب فقصة موسى والخضر اشتغلت على خوارق العادات وجاءت في سورة قصص أمرًا عجائبًا كنوم الفتية الذين ناموا في كهفهم «ثَلَاثَ مِائَةٍ سِينِينَ وَازْدَادُوا تِسْعًا»<sup>(٦)</sup>.

بعد ذلك؛ «انطلق موسى متبعاً للحوت حتى أفضى به الطريق إلى جزيرة في البحر وفيها وجد الخضر»<sup>(٧)</sup>.

### لقاء موسى بالخضر:

بعد أن التقى موسى بالخضر - عليهم السلام - سأله الرفقة والصحبة فقال الخضر: «إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِعَ مَعِي صَبَرًا وَكَيْفَ تَصِيرُ عَلَى مَا لَنْ تُحْكِمْ بِهِ خُبْرًا»<sup>(٨)</sup> فأجاب موسى: «وَسَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَغْعِنِي لَكَ أَمْرًا»<sup>(٩)</sup>، فقبل الخضر الصحبة

(١) سورة الكهف: ٦٣.

(٢) سورة الكهف: ٦٣.

(٣) الطاق: «عقد البناء، وجمعه طبان، وأطواق وهو ما عقد أعلاه من البناء وبقي ما تحته خاليًا». انظر: النووي - شرح صحيح مسلم - الجزء الخامس عشر - ص ١٣٦.

(٤) رواه البخاري ( صحيح البخاري ) - كتاب التفسير - باب وإذا قال موسى لفتاه: لا أُبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضي حقبا - حديث رقم ٤٧٢٥ ص ٩٠٩ - ٩١٠).

ورواه مسلم واللفظ له (النووي) - شرح صحيح مسلم - كتاب الفضائل - باب من فضائل الخضر عليه السلام - حديث رقم ٦١١٣ - ١٧٠ - ٦١١٣ - الجزء الخامس عشر - ص ١٣٣ - ١٣٨).

(٥) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثالث - ص ٣٧٠.

وأنظر: القرطبي الجامع لأحكام القرآن - الجزء الحادي عشر - ص ١١.

- الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الحادي والعشرون - ص ١٤٦.

(٦) سورة الكهف: ٦٧ - ٦٨.

(٧) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الحادي عشر - ص ١٠.

(٨) سورة الكهف: ٦٨ - ٦٧.

(٩) سورة الكهف: ٦٩.

(١٠) سورة الكهف: ٧٠.

مشترطاً: ﴿فَلَا تَشْأَلِي عَنْ شَيْءٍ حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا﴾<sup>(١)</sup>.

خرق السفينة:

وكانت أول حادثة جرت هي حادثة السفينة، وهي الحادثة المتعلقة بالماء والتي سبّبت التعرض لها في هذا الحديث.

قال ﷺ: (... فَانْطَلَقَ الْخَضِيرُ وَمُوسَى يَمْشِيَانِ عَلَى سَاحِلِ الْبَحْرِ فَمَرَأْتِ بِهِمَا سَفِينَةً فَكَلَّمَاهُمْ أَنْ يَحْمِلُوهُمَا فَعَرَفُوا الْخَضِيرَ فَحَمَلُوهُمَا بِغَيْرِ نَوْلٍ<sup>(٢)</sup> فَعَمَدَ الْخَضِيرُ إِلَى لَوْحٍ مِنَ الْلَّوَاحِ السَّفِينَةِ فَنَزَعَهُ فَقَالَ لَهُ مُوسَى قَوْمٌ حَمَلُونَا بِغَيْرِ نَوْلٍ عَمَدَتْ إِلَى سَفِينَتِهِمْ فَخَرَقْتُهَا ﴿لِتُغْرِي أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا \* قَالَ اللَّهُ أَكْلَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِعَ مَعِي صَبَرًا قَالَ لَا تَرَأْخِذْنِي بِمَا نَسِيَتْ وَلَا تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عَشْرًا﴾<sup>(٣)</sup>، ثُمَّ خَرَجَ مِنَ السَّفِينَةِ...<sup>(٤)</sup>.

ويبدو أن الخضر عندما أخذ يخرق السفينة لم يشاهده أحد سوى موسى؛ إذ لو رأاه ركاب السفينة لمنعوه، وقد قيل «خرج أهل السفينة إلى الجزيرة، وتخلّف فخرق السفينة»<sup>(٥)</sup>.

أما الخرق الذي فعله الخضر فالظاهر أنه لم يكن في أسفل السفينة؛ إذ لو كان في أسفلها يتسرّع الماء إلى داخلها فأغرّقها. وبما أنّ هدف الخضر كما صرّح به في نهاية القصة هو: وضع عيب في السفينة لكي لا يأخذها الملك إذا وجد فيها هذا العيب، وليس هدفه إغراق أهلها فـ«خرق جدار السفينة لتصير السفينة بسبب ذلك الخرق معيبة ظاهرة العيب فلا يتسرّع الغرق إلى أهلها»<sup>(٦)</sup>؛ وهذا يعني أنّ الخرق كان في جدار لا

(١) بغير نول: «أي بغير أجر».

ابن منظور - لسان العرب - الجزء الحادي عشر - ص ٦٨٣».

(٢) سورة الكهف: ٧١-٧٣.

(٣) رواه البخاري (صحيح البخاري) - كتاب التفسير - باب: وإذا قال موسى لفتاه لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضى حقا - حديث رقم: ٤٧٢٥ - ص ٩٠٩ - ٩١٠.

وروأه مسلم واللفظ له (النووي) شرح صحيح مسلم - كتاب الفضائل - باب فضائل الخضر عليه السلام - حديث رقم: ٦١١٣ - ١٧٠ / ١ - الجزء الخامس عشر - ص ١٣٣ - ١٣٨).

(٤) الدرة - تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه - الجزء الخامس عشر - ص ٢٩٣.

(٥) الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الحادي والعشرون - ١٥٤.

وانظر الشركاني - فتح القدير - الجزء الثالث - ص ٣٧٤.

(٦) رواه البخاري (صحيح البخاري) - كتاب التفسير - باب: فلما بلغا مجمع بينهما نسيا حوتهم -

يصله الماء أيضاً.

والذى يؤكد أن الخرق كان بجدارها وليس بأسفلها قول الرسول عليه الصلاة والسلام: (... فَإِذَا جَاءَ النَّبِيُّ يُسَخِّرُهَا وَجَدَهَا مُنْخَرِقَةً فَتَجَاؤزَهَا فَأَصْلَحُوهَا بِخَشَبَةٍ...).<sup>(١)</sup>

الحضر يضرب لموسى مثلاً مائياً لقلة علمهما:

مع أن الله تعالى أعطى الحضر هذا العلم وأعطى موسى علم الرسالة إلا أن الحضر يضرب لموسى مثلاً مائياً لقلة علمهما وعلم سائر البشر بالنسبة لعلم الله تعالى. قال عليهما السلام: (... وَجَاءَ عُصَفُورٌ فَوَقَعَ عَلَى حَرْفِ السَّفِينَةِ فَنَقَرَ فِي الْبَحْرِ نَقْرَةً فَقَالَ لَهُ الْخَضِيرُ مَا عِلْمِي وَعِلْمُكَ مِنْ عِلْمِ اللَّهِ إِلَّا مِثْلُ مَا تَنَقَّصَ هَذَا الْعُصَفُورُ مِنْ هَذَا الْبَحْرِ).<sup>(٢)</sup>

إن علم الله لا تدركه العقول ولا تحدده الحدود (وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءُ).<sup>(٣)</sup> فرغم العلم الذي أعطاه الله لرسله وأنبيائه وأوليائه وأنسه وجنه إلا أنه وكما قال تعالى: (وَمَا أُوتِيتُمْ مِّنَ الْعِلْمِ إِلَّا قِيلَّا).<sup>(٤)</sup>

لقد أخذ العصفور نقطة من بحر فهل أخذ الإنسان شيئاً من علم الله تعالى! قال العلماء: «لفظ النقص هنا ليس على ظاهره، وإنما معناه: أن علمي وعلمك بالنسبة إلى علم الله كنسبة ما نقره هذا العصفور إلى ماء البحر. هذا على التقريب إلى الإفهام، وإلا فنسبة علمهما أقل وأحقر».<sup>(٥)</sup>

---

الحديث رقم: ٤٧٢٦ - ص ٩١٠ - ٩١٢).

رواه مسلم واللقط له (النووي) - شرح صحيح مسلم - كتاب الفضائل - باب فضائل الحضر عليه السلام - حديث رقم: ٦١٥٥ - ٦١٧٢ - ٣/١٧٢ - الجزء الخامس عشر - ص ١٣٩ - ١٤١).

(١) رواه البخاري (صحيح البخاري) - كتاب التفسير - باب: وإذا قال موسى لفنته لا أ Birch حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضي حقبا - حديث رقم: ٤٧٢٥ - ص ٩٠٩ - ٩١٠).

رواه مسلم (النووي) - شرح صحيح مسلم - كتاب الفضائل - باب من فضائل الحضر عليه السلام - حديث رقم: ٦١١٣ - ٦١٧٠ - ١/الجزء الخامس عشر - ص ١٣٣ - ١٣٨).

(٢) سورة البقرة: ٢٥٥.

(٣) سورة الإسراء: ٨٥.

(٤) النووي - شرح صحيح مسلم - الجزء الخامس عشر - ص ١٣٨.

(٥) سورة الأعراف: ١٦٣.

## تمهيد

# المبحث الخامس قصة القرية التي كانت حاضرة البحر

بعد هجرة الرسول - ﷺ - وأصحابه إلى المدينة المنورة واجه المسلمون عدواً آخر متآمراً مع المنافقين والمشركين على هذه الدعوة؛ كي لا يظهر نورها؛ إنهم اليهود الذين اعتادوا قتل الأنبياء وسفك الدماء والتحايل على دين الله وشرعه، فيهود المدينة أحفاد ليهود القرية التي قصّ الله خبرها في القرآن الكريم، أخفى الأحفاد إساءة الأجداد فجاء القرآن الكريم يكشف حالهم جميعاً.

موقع القرية:

قال تعالى: «وَسَلَّمُوكُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ»<sup>(١)</sup>.  
و«العرب تسمى المدينة قريّة»<sup>(٢)</sup>.

وقد اختلف في تحديد هذه القرية «فقيل أيله»<sup>(٣)</sup>، وقيل طبرية<sup>(٤)</sup>، وقيل

(١) الرزمحشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ١٦٤ .

(٢) أيله: مدينة على ساحل بحر القلزم (الأحمر) مما يلي الشام؛ وهي مدينة سكنها اليهود الذين حرم الله عليهم صيد السمك يوم السبت، وهي على لسان من البحر الملح، والتي موقعها الآن مدينة العقبة.

انظر: الحموي - معجم البلدان - الجزء الأول - ص ٢٩٢ .

(٣) طبرية: مدينة من بلاد الأردن بالشام، بني هذه المدينة أحد ملوك الروم تقع على بحيرة جليلة عذبة، ويخرج منها نهر الأردن.

انظر الحميري: محمد بن عبد المنعم - الروض المعطار في خير الأنطوار (معجم جغرافي مع فهارس شاملة) - ص ٣٨٥ . حققه: د. إحسان عباس - الطبعة الثانية ١٩٨٤ - مكتبة بيروت - لبنان .

مدنين<sup>(١)</sup>، وقيل ايليا<sup>(٢)</sup>، وقيل قرية من قرى ساحل الشام التي كانت حاضرة البحر»<sup>(٣)</sup>.

إلا أن أكثر الأقوال قد أشارت إلى أنها أيلة، يقول الرازى: «والأكثرون على أن تلك القرية أيلة»<sup>(٤)</sup>، وإلى هذا ذهب عدد من المفسرين<sup>(٥)</sup>. ولعل الذي يرجح ذلك أن أيلة سكنها اليهود، ثم أنها تقع على شاطئ البحر المقابل للعقبة - التي في جنوب الأردن - هذه القرية تبعد عن الطور الذي كلم الله عليه موسى مسيرة يوم وليلة<sup>(٦)</sup>.

حاضرة البحر: يعني بقربه وعلى شاطئه، والحضور نقيض الغيبة كقوله تعالى: ﴿ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاجِزِي الْسَّبِيجِ الْخَرَاوِ﴾<sup>(٧)(٨)</sup>.

### انتهاك اليهود لحرمة اليوم المقدس:

سكان هذه القرية «طلبوا أن يكون لهم يوم راحة مقدس، فجعل الله لهم يوم السبت... لا يعملون فيه للمعاش، ثم أن الله ابتلاهم بعد ذلك بالحيتان تكثر يوم السبت، وتختفي في غيره...». قال تعالى: ﴿إِذَا تَأْتِهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَكَنُهُمْ

(١) مدين: تقع على بحر القلزم، محاذية لتيrok على نحو ست مراحل، وبها البشر الذي استقى منها موسى لسامية شعيب، ومدين اسم القبيلة، وهي مدينة قوم شعيب عليه السلام.  
انظر: «الحموي - معجم البلدان - الجزء الخامس - ص ٧٧».

(٢) إيليا: «اسم مدينة المقدس» الحموي - معجم البلدان - الجزء الأول - ص ٢٩٣. ويضعف هذا الرأي أن مدينة القدس لا تقع على ماء مباشرة، ولعله تحريف عن أيلة.

(٣) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٣٢٧.

وانظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ١٦٤.

- القرطبي الجامع لأحكام القرآن - الجزء السابع - ص ١٩٤.

- المراغي - تفسير المراغي - الجزء التاسع - ص ٦٢.

- الزحيلي - القصة في القرآن - ص ١١٠.

(٤) الفخر الرازى - التفسير الكبير - الجزء الخامس عشر ص ٣٦.

(٥) انظر: ابن كثير - تفسير القرآن الكريم - الجزء الثاني - ٢٥٧.

(٦) انظر: الحميري - الروض المعطار في خبر الأقطار - (معجم جغرافي مع فهارس شاملة) - ص ٧٠-٧١.

(٧) سورة البقرة: ١٩٦.

(٨) انظر الفخر الرازى - التفسير الكبير - الجزء الخامس عشر - ٣٦.

(٩) سيد قطب - في ظلال القرآن - الجزء الأول - ٧٦.

شَرَعًا وَيَوْمَ لَا يَسْتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ<sup>(١)</sup>.

والحيتان: السمك. وأكثر ما تستعمل العرب الحوت في معنى السمكة<sup>(٢)</sup>. وشرعاً «ظاهرة على وجه الماء»<sup>(٣)</sup>.

وهذا بلاء وامتحان من الله تعالى لليهود لم يصمدوا أمامه؛ حيث أنهم قاموا بالاحتيال على دين الله وشرعه «فحفروا حياضًا عند البحر وشرعوا إليها الجداول، فكانت الحيتان تدخلها فيصطادونها يوم الأحد...»<sup>(٤)</sup>. وهذا تحايل واضح منهم على حرمة هذا اليوم الذي ابتلاهم الله بحضور الحيتان فيه بسبب فسقهم وتمردتهم على الحق قال تعالى: «كَذَلِكَ بَنَوْهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُدُونَ»<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى: «وَلَقَدْ عَلِمْتُ الَّذِينَ أَعْنَدُوا مِنْكُمْ فِي أَسْبَابِ فَقْلَنَا لَهُمْ كُوْنُوا قَرْدَةً خَرَسِينَ»<sup>(٦)</sup>. أي «جامعين بين صورة القردة والخسوء وهو الصغار والطرد»<sup>(٧)</sup>.

وقوله تعالى: «كُوْنُوا» ليس بأمر إذ لا قدرة لهم عليه وإنما المراد سرعة التكوين، وأنهم صاروا كذلك كما أراد بهم»<sup>(٨)</sup>.

وهذا عقاب يليق بأفعالهم. ارتكبوا الباطل بصورة الحق فأحالهم الله إلى قردة وهي أكثر الحيوانات شبهاً بالإنسان ومسخهم كذلك خنازير<sup>(٩)</sup>، وهي أخبث الحيوانات فكان عقابهم ملائماً لأفعالهم الخبيثة التي ارتكبواها. وفي أثناء انتهاك حرمة هذا اليوم المقدس تدخلت فرقة منهم تنهاهم عن هذا المنكر.

وجمهور المفسرين: «أن بنى إسرائيل افترقت ثلاثة فرق: فرقه عصت

(١) سورة الأعراف: ١٦٣.

(٢) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ١٦٥.

(٣) المصدر السابق - الجزء الثاني - ١٦٥.

(٤) الزمخشري - الكشاف - الجزء الأول - ١٤٩.

وانظر: القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء السابع - ص ١٩٤ - ١٩٥.

- سيد قطب - في ظلال القرآن - الجزء الأول - ص ٧٧.

(٥) سورة الأعراف: ١٦٣.

(٦) سورة البقرة: ٦٥.

(٧) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٦٧.

(٨) المرجع السابق - الجزء الأول - ص ٦٧.

(٩) قال تعالى «وَجَعَلَ مِنْهُمْ أَقْرَدَةً وَلَفَّاكِزَ وَعَبَدَ أَطْلَعُوتُ» سورة المائدة: ٦٠.

وصادت... وفرقة اعتزلت فلم تنه ولم تعص، وفرقة اعتزلت ونهت ولم تعص، فقالت الطائفة التي لم تنه ولم تعص للفرقة الناهية: ﴿لَمْ يَعْظُمُوا فَوْمًا﴾<sup>(١)</sup> يريدون الفرقة العاصية: ﴿أَلَّا مُهِلُّكُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُم﴾<sup>(٢)</sup>؛ قالوا ذلك على غلبة الظن لما جرت به عادة الله من إهلاك العصاة أو تعذيبهم من دون استئصال بالهلاك؛ فقالت الناهية: موعظتنا معدنة إلى الله ولعلهم يتذوقون...»<sup>(٣)</sup>.

### مسخ المعتدلين:

قال تعالى: ﴿فَلَمَّا سَوْا مَا ذُكِّرُوا بِهِ﴾<sup>(٤)</sup> - ليس نسيان الذكرة بل التناسي والإصرار على الباطل - جاء الفصل الإلهي بينهم فالذين نهوا عن المنكر أنجاهم الله تعالى، قال تعالى: ﴿أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَتَهَوَّنُ عَنِ السُّوءِ﴾<sup>(٥)</sup>، وأما الذين اعتقدوا وصادروا حل بهم عقاب ربهم ﴿وَأَخَذَنَا الَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَدَابٍ بَيْسِنْ يَمَّا كَانُوا يَفْسُدُونَ﴾<sup>(٦)</sup>.

ويلاحظ أن السياق القرآني خلا من ذكر الذين لم ينتهوا ولم يعصوا «فهم لا يستحقون مدحًا فيمدحون ولا ارتكبوا عظيمًا فيذمون...»<sup>(٧)</sup> وبائيس أي: «شديد» واختلف في كيفية مسخ الذين اعتقدوا وصادروا على قولين:

القول الأول: مسخت قلوبهم ولم تممسخ صورهم.

قال مجاهد: «ما مسخت صورهم ولكن قلوبهم، فمثلوا بالقردة كما مثلوا بالحمار في قوله تعالى: ﴿كَثُلَ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَشْفَارًا﴾.

وإلى هذا ذهب سيد قطب<sup>(٨)</sup> حيث قال: «وليس من الضروري أن يستحيلوا قردة

(١) سورة الأعراف: ١٦٤.

(٢) سورة الأعراف: ١٦٤

(٣) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٣٢٨.

وانظر: ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثاني - ص ٢٥٧.

- القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء السابع - ص ١٩٥.

(٤) سورة الأعراف: ١٦٥.

(٥) سورة الأعراف: ١٦٥.

(٦) سورة الأعراف: ١٦٥.

(٧) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص - ٦٧.

١٩٦٦ - ١٩٠٦ هـ - ١٣٨٧.

(٨) سيد قطب. (١٩٦٦ - ١٩٠٦ هـ - ١٣٨٧).

هو: سيد قطب بن إبراهيم. مفكر إسلامي مصري، ولد في أسيوط، تخرج من كلية العلوم =

بأجسامهم فقد استحالوا إليها بأرواحهم وأفكارهم، وانطباعات الشعور والتفكير تعكس على الوجوه والملامح سمات تؤثر في السخنة وتلقي ظلها العميق»<sup>(١)</sup>.

والقول الثاني: أصبحوا قردة وخنازير حقيقة بصورهم<sup>(٢)</sup> حتى قيل: إن الممسوخين كانوا «يعرفون أقاربهم ويكونون ولا يتكلمون»<sup>(٣)</sup>.

ولعل الراجح أنهم أصبحوا قردةً وخنازير بصورهم، والسياق القرآني واضح وصريح بقوله تعالى: ﴿كُوُنُوا قَرْدَةً خَسِينَ﴾<sup>(٤)</sup>. وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرْدَةَ وَالْخَنَازِيرَ﴾<sup>(٥)</sup>. فلا تحمل الحقيقة على المجاز؛ ثم أن تمثيل من مسخه الله بالمثل القرآني ﴿كَثَلَ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا﴾<sup>(٦)</sup> بعيد؛ فال الأول: عقاب على فعل تحولوا بسببه إلى قردة، والثاني: تمثيل من حمل كتاب الله ولم يحمله بالحمار يحمل أسفاراً، ثم إنه لا يرتكب مثل هذا الذنب مع الإصرار عليه إلا صاحب القلب الممسوخ؛ وعليه فقلوبهم ممسوخة عندما كانوا يعتدون ويصيدون يوم سبتمهم قبل إن تمسخ صورهم فعاقبهم الله تعالى بأن مسخ صورهم.

#### أثر المنسخ:

قال الجمهور: «الممسوخ لا ينسن. وأن القردة والخنازير وغيرهما كانت قبل

= (بالقاهرة). وعمل في جريدة الأهرام، وكتب في مجلة (الرسالة) و (الثقافة)، وعين مدرساً للغربية، وموظفاً في ديوان وزارة المعارف ثم مراقباً فنياً للوزارة، وأوفد في بعثة لدراسة برامج التعليم في أمريكا، ولما عاد انتقد البرامج المصرية، وكان يرى أنها من وضع الإنكليز، وطالب ببرامج إسلامية وبعدها، قدم استقالته عام ١٩٥٣ وانتضم إلى الأخوان المسلمين، وسجن معهم فأخذ يؤلف الكتب في سجنه إلى حين صدور الأمر بإعدامه. من كتبه (في ظلال القرآن) و (العدالة الاجتماعية) و (التصوير الفني في القرآن).

انظر: الزركلي - الأعلام - الجزء الثالث - ص ١٤٨.

(١) سيد قطب: في ظلال القرآن - الجزء الأول - ص ٧٧.

(٢) انظر: القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الأول - ص ٢٩٩.

- النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الأول - ص ٤٧٧.

- الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ١٦٦.

(٣) النسفي - مدارك التنزيل - الجزء الأول - ص - ٤٧٧.

(٤) سورة البقرة: ٦٥.

(٥) سورة المائدة: ٦٠.

(٦) سورة الجمعة: ٥.

ذلك؛ والذين مسخهم الله قد هلكوا ولم يبق لهم نسل؛ لأنه قد أصابهم السخط والعذاب، فلم يكن لهم قرار في الدنيا بعد ثلاثة أيام. قال ابن عباس<sup>(١)</sup>: لم يعش مسخر قط فوق ثلاثة أيام، ولم يأكل ولم يشرب ولم ينسن<sup>(٢)</sup>.

---

(١) ابن عباس (ـ٦١٩ هـ / ٦٨٧ مـ).

هو: عبد الله بن عباس بن عبد المطلب القرشي الهاشمي، أبو العباس: حبر الأمة، وهو صحابي جليل من أئمة التفسير. ولد بمكة، ونشأ في بده عصر النبوة، ولازم الرسول - عليه الصلاة والسلام - وروى عنه الأحاديث، له في الصحيحين وغيرهما ١٦٦٠ حديثاً، وشهد مع علي الجملة وصفين، وتوفي في الطائف.

انظر: «الزركلي - الأعلام - الجزء الرابع - ص ٩٥».

(٢) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الأول - ص ٢٩٩.

## المبحث السادس

### الماء في قصة يونس

تمهيد

يونس - عليه السلام - من الرسل الذين قص الله خبرهم في القرآن، قال تعالى: ﴿وَإِنْ يُؤْسِ لَيْنَ الْمُرْسَلِينَ﴾<sup>(١)</sup>. وقد سميت سورة باسمه، وهو صاحب الحوت، قال تعالى: ﴿وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ﴾<sup>(٢)</sup>، وهو ذو النون، قال تعالى: ﴿وَذَا الْنُونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا﴾<sup>(٣)</sup>؛ «ولقب بذى النون لابتلاع الحوت له؛ فإن النون من أسماء الحوت»<sup>(٤)</sup>.

أرسله الله تعالى إلى أهل قرية نينوى من أرض الموصل يدعوهم إلى الإسلام، فأبوا الحق وتمادوا في كفرهم؛ فخرج من بينهم محذراًهم عذاب ربهم<sup>(٥)</sup>، قال تعالى: ﴿وَذَا الْنُونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا﴾<sup>(٦)</sup>؛ وكان غضبه - عليه السلام - «من أجل ربه كما تقول غضبت لك؛ أي من أجلك»<sup>(٧)</sup>.

وكان على يونس - عليه السلام - أن يصابر وينتظر الإذن من الله تعالى في

(١) سورة الصافات: ١٣٩.

(٢) سورة القلم: ٤٨.

(٣) سورة الأنبياء: ٨٧.

(٤) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثالث - ص ٥٢١.

وانظر: ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثالث - ص ١٩٠.

(٥) نينوى: هي قرية يونس بن متى - عليه الصلاة والسلام - بالموصل، وبسواد الكوفة ناحية، يقال نينوى. منها كربلاء التي قتل فيها الحسين.

انظر: «شهاب الدين بن أبي عبدالله، بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي - معجم البلدان - الجزء الخامس - ص ٣٣٩ - الطبعة الأولى - ١٩٩٦ - دار صادر - بيروت».

(٦) سورة الأنبياء: ٨٧.

(٧) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الحادي عشر - ٢١٨.

المهاجرة عنهم<sup>(١)</sup> ، ولذلك أمر الله محمداً - عليه الصلاة والسلام - بالصبر وأن لا يكون كيونس ، قال تعالى : ﴿فَأَنْذِرْ لِئَلَّكَ رَبِّكَ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْمَوْتِ﴾<sup>(٢)</sup> .

أما قومه وبعد خروجه من بينهم وعندما عاينوا العذاب ، آمنوا جميعاً فنفعهم إيمانهم قبيل نزول العقوبة وحلول سخط الله عليهم ، وهذا لم يكن إلا لقوم يونس مع العلم أنه ما آمنت قريبة عند معايتها العذاب ونزوله فنفعهما إيمانها كما لم ينفع إيمان فرعون حين أدركه الغرق بعد تمادي في غيه<sup>(٣)</sup> ، قال تعالى : ﴿فَقَوْلًا كَانَتْ قَرَيْةً مَاءَمَنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَانُهَا إِلَّا قَوْمًا يُؤْسَرُ لَهَا مَاءَمَنَوْا كَشَفَنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الْخَرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَمَغَنَّمُهُمْ إِلَى حَيْنٍ﴾<sup>(٤)</sup> .

### ابتلاء يونس بالحوت :

وكان يونس - عليه السلام - قد ظن أن الله تعالى يقضي عليه عقوبة وبلاء في غضبه الذي غضب على قومه وفراقه إياهم<sup>(٥)</sup> ، قال تعالى : ﴿فَفَطَنَ أَنْ لَنَ نَقْرِيرَ عَلَيْهِ﴾<sup>(٦)</sup> .

وكان الحدث الأكبر والأهم بعد خروج يونس - عليه السلام - من بين قومه رکوبه الفلك وما جرى على إثر ذلك من أحداث .

قال تعالى : ﴿إِذَا أَبَقَ إِلَى الْفَلَكِ الْمَسْحُونَ﴾<sup>(٧)</sup> والمشحون : «المملوء»<sup>(٨)</sup> .

وما إن ركب يونس - عليه السلام - السفينة حتى أحدق بها الخطر ، فلنجأوا إلى القارعة ، «وستة الاقتراع في أسفار البحر كانت متبرعة عند الأقدمين ، إذا أُنقلت السفينة بوفرة الراكبين أو كثرة المتأمِّع»<sup>(٩)</sup> .

(١) انظر: النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني - ص ٩٨ .  
- الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ١٢٨ .

(٢) سورة القلم : ٤٨ .

(٣) انظر: الطبرى - جامع البيان فى تفسير القرآن - الجزء الحادى عشر - ص ١١٧ .

(٤) سورة يونس : ٩٨ .

(٥) انظر الطبرى - جامع البيان فى تفسير القرآن - الجزء السابع عشر - ص ٦٣ - ٦٤ .

(٦) سورة الأنبياء : ٨٧ .

(٧) سورة الصافات : ١٤٠ .

(٨) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٥١٢ .

(٩) ابن عاشور - التحرير والتنوير - الجزء الثالث والعشرون - ص ١٧٣ .

وبيما أن يونس أحد ركابها فقد اشترك في المقارعة «فَكَانَ مِنَ الْمُدَحَّبِينَ»<sup>(١)</sup>، وهذه مشيئه ربانية وحكمة إلهية في خروج القرعة على هذا الرسول دون غيره، وهو بلاء كبير يتناسب مع إيمان الرسل والأنبياء.

والظاهر من خلال السياق القرآني تسارع الأحداث على متن السفينة. قال تعالى: «فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدَحَّبِينَ فَالْفَقَمَهُ الْحُوتُ»<sup>(٢)</sup>. وهذا ما دلت عليه الفاءات، ثم إن أمراً كهذا لا يتحمل الإطالة أو التأخير، والذي يظهر كذلك من خلال السياق القرآني أن يونس ما إن رمى بنفسه إلى البحر حتى ابتلعه الحوت على الفور، قال الألوسي<sup>(٣)</sup>: «فَأَخْذَهُ الْحُوتُ قَبْلَ أَنْ يَصُلَّ إِلَى الْمَاءِ»<sup>(٤)</sup>.

### المكان الذي التقم فيه الحوت يونس عليه السلام:

أما المكان الذي التقم فيه الحوت يونس - عليه الصلاة والسلام - «كان في أرض دجله...»<sup>(٥)</sup>، وهذا يعني أن مياه نهر دجلة كانت أكثر مما هي عليه الآن، فالفلك المشحون والحوت الذي بلغ من ضخامته أن يتلعل إنساناً لا بد لهما من مياه كثيرة تحملهما.

ويذكر العلماء: «أن خليج<sup>(٦)</sup> البصرة كان في الماضي ممتداً جهة الشمال في العراق، وقصة يونس - عليه السلام - تدل على أنه كان ممتداً في زمانه حتى

(١) سورة الصافات: ١٤١.

(٢) سورة الصافات: ١٤١ - ١٤٢.

(٣) الألوسي: (١٢١٧ - ١٢٧٠ هـ - ١٨٠٢ - ١٨٥٤ م).

هو: محمود بن عبدالله الحسيني الألوسي شهاب الدين. مفسر ومحدث وأديب، من المجددين، من أهل بغداد، مولده ووفاته فيها، سلفي الاعتقاد، تقلد الإفتاء سنة ١٢٤٨ هـ. وعزل فانقطع للعلم، ثم سافر عام ١٢٦٢ هـ إلى الموصل فالأسنانة وعاد إلى بغداد. من كتبه (روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى) و(نشوة الشمول في السفر إلى إسلامبول) و(غرائب الاغتراب) و( دقائق التفسير). ونسبة الأسرة الألوسية إلى جزيرة الوس في وسط نهر الفرات على خمس مراحل من بغداد.

انظر: «الزرکلی - الأعلام - الجزء السابع - ص ١٧٦».

(٤) الألوسي - روح المعاني - الجزء الثالث والعشرون - ص ١٤٣.

(٥) الألوسي - روح المعاني - الجزء الثالث والعشرون - ص ١٤٣.

(٦) خليج: «جزء من بحر أو بحيرة تحيط به الأرض من جميع الجهات عدا جهة واحدة. وتكون الخلجان إما بانكسار في جزء من قشرة الأرض أو بطيغاني البحر على أرض هابطة، أو بعوامل أخرى».

الموصل...»<sup>(١)</sup>، والذي يؤكد ذلك أن «مياه الخليج العربي كانت تغمر الأرض مسافة أطول ولكن الطمي<sup>(٢)</sup> الذي كان يحمله النهران العظيمان... حول ذراع البحر الذي كان يمتد إلى داخل الأرض إلى دلتا<sup>(٣)</sup> عظيمة». ويذكر التاريخ على سبيل المثال أنه في «العصر البابلي القديم كانت مدينة أور الكلدانية<sup>(٤)</sup>... ميناء<sup>(٥)</sup> بحرياً، أما الآن فهي تبعد عن البحر مسافة مائة وخمسين ميلاً»<sup>(٦)</sup>.

### تونس في بطن الحوت:

ليس من العجب أن يتلعل حوت إنساناً، ولكن من العجب العجاب أن يخرج هذا

«تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٢١٦».

(١) القاسم: محمود بن عبد الرؤوف - من جغرافية القصص القرآني - ص ٣١ - الطبعة الأولى ١٩٩٤م - المكتبة الإسلامية - عمان.

(٢) الطمي: عبارة عن روابض دقيقة أدق من الرمل ولكن أغاظل من الطين. ويتفاوت قطر حبيبه الطمي Silt sil (بحسب ما اتفق عليها في الجمعية الدولية لعلوم التربة) من ٠,٠٢ - ٠,٠٠٢ مليمتر، أما حبيبة الطين أو الصلصال فتقدر بحو ٠,٠٠٢ من المليمتر أو أقل من ذلك.

«انظر تونى - معجم المصطلحات الجغرافية ص ٣٣٤».

(٣) دلتا: أرض فيضية مروحة الشكل تكون عند التقائه مصبات الأنهار بماء البحار الهادئة. انظر: «تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٢٢٥».

(٤) مور: روث - الأرض التي نعيش عليها (قصه الاكتشافات الجيولوجية) - ص ٢٦. ترجمة: إسماعيل حقي - مراجعة وتدقيق: د. رفيق و د. محمد رشيد - مكتبة المتنى - بغداد ١٩٦١.

(٥) بابل: اسم ناحية فيها الكوفة، عرفت بالسحر والخمر، والكلدانيون هم الذين كانوا ينزلون بابل في الزمن الأول، ويقال أن أول من سكنتها نوح - عليه السلام -، وهو أول من عمرها، وكان قد نزلها بعد الطوفان فأقام بها هو وقومه الذين نجاهم الله وتسللوا فيها وكثروا من بعد نوح، وملکوا عليهم ملوكاً وبنوا بها المدائن، واتصلت مدائنهم بدجلة والفرات وكانت ملوكيهم تنزل بابل، وكان الكلدانيون جنودهم.

انظر: «الحموي - معجم البلدان - الجزء الأول - ص ٣٠٩».

(٦) ميناء: مدينة أو قرية داخل مرفاً تأتي إليها وسائل النقل لتفريغ وتحميل البضائع، وأبسط أنواع الموانيء هي تلك التي يطلق عليها اسم: (موانئ الصيد). أما الموانيء الكبرى التي تؤمّن السفن عابرية المحيطات فهي التي يطلق عليها اسم (الموانيء البحري). ، أما (الميناء النهري): فيكون عادة عند أعلى نقطة تستطيع السفن التجارية الوصول إليها في النهر، وهناك الميناء الجوي، ويقصد به المطار الذي توجه الطائرات، الذي يقع على أحد الخطوط الرئيسية.

انظر: «تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٥١٢ - ٥١٣».

(٧) كينج - الماء معجزة الطبيعة - ص ٨٩.

الإنسان من بطنه حيًّا.

لقد عرف يونس ربه في الرخاء، فعرفه ربه في الشدة ﴿فَلَوْلَا أَنَّمُ كَانَ مِنَ الْمُسَيِّبِينَ لَلَّيْلَةِ فِي بَطْنِهِ إِلَّا يَوْمَ يَعْوَذُ﴾<sup>(١)</sup>؛ «حيًّا وقيل ميتاً»<sup>(٢)</sup>.

وصل إلى بطん الحوت المظلوم وما فتر عن دعاء ربه ﴿فَكَادَ فِي الظُّلْمَتِ أَنْ لَأَ إِلَهَ إِلَّا أَنَّ سُبْحَنَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(٣)</sup>، والظلمات هنا: «الظلمة الشديدة المتكافئة في بطن الحوت، أو ظلمة الليل والبحر وبطن الحوت»<sup>(٤)</sup>. لقد صار من شدة الظلمة في ظلمات، ولكن الله تعالى لم يقه فيها، قال تعالى: ﴿فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَجَعَنَّاهُ مِنَ الْفَجَرِ﴾<sup>(٥)</sup>. وكما أنجى الله يونس من الشدائدين والظلمات التي أحاطت به ينجي الله المؤمنين من كروبهم وظلماتهم التي أحاطت بهم إذا عادوا إلى ربهم. قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ تُشْجِيَ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(٦)</sup>.

المكان الذي نبذ فيه الحوت يonus عليه السلام:

إن الله تبارك وتعالى هو الذي أمر الحوت أن يلتقم يونس، وهو الذي أمره أن ينبدأ بالعراء، ولكن الله تعالى نسب الإلتقام إلى الحوت، ﴿فَالْقَمَةُ لِلْحُوتِ﴾<sup>(٧)</sup>، ونسب إخراجه إلى نفسه ﴿فَبَذَنَهُ بِالْعَرَاءِ﴾<sup>(٨)</sup>. فليس من الغريب أن يتبع حوت إنساناً ولكن من الغريب والعجيب أن يخرج هذا الإنسان سالماً حيًّا من بطنه، ولا يقدر على مثل هذا الأمر العظيم إلا من كان أمره بين الكاف والنون.

أما المكان الذي أمر الله تعالى الحوت أن يلقى يونس فيه فهو: «بساحل قرية من الموصل»<sup>(٩)</sup>. يقول الطبرى<sup>(١٠)</sup>: «فاللتقمه الحوت فانطلق به... حتى مر به على

(١) سورة الصافات: ١٤٣ - ١٤٤.

(٢) البيضاوى - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٣٠٢.

(٣) سورة الأنبياء: ٨٧.

(٤) النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني - ص ٩٩.

(٥) سورة الأنبياء: ٨٨.

(٦) سورة الأنبياء: ٨٨.

(٧) سورة الصافات: ١٤٢.

(٨) سورة الصافات: ١٤٥.

(٩) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء - ٨٤.  
انظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٥٩.

(١٠) الطبرى: (٢٢٤ - ٣١٠ هـ).

دجلة، ثم انطلق به حتى اللقاء في نينوى»<sup>(١)</sup>. وهذا يعني أن نينوى من قرى الموصل. وفي المعاجم الجغرافية: أن نينوى من قرى الموصل ومقابلة لها، ويفصل بينهما نهر دجلة<sup>(٢)</sup>.

والذى يتناسب مع أحداث القصة أن يكون الحوت قد نبذ يونس على ساحل نينوى، فقد خرج يونس - عليه السلام - من بطن الحوت سقيناً، ومن كانت هذه حالته تعذر عليه السير طويلاً.

ولعل هذا الرأي أرجح مما ذهب إليه بعض المفسرين كابن كثير<sup>(٣)</sup>، حين ذهب في أحد قوله إن الحوت اللقاء في أرض اليمن<sup>(٤)</sup> فيبين اليمن ونينوى آلاف الكيلومترات. ثم إن يونس - عليه السلام - عاد إلى قومه يدعوهم إلى الإسلام<sup>(٥)</sup>. قال تعالى: ﴿وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَىٰ مَائِةٍ أَلْفِيْ أَوْ زَيْدُونَ﴾<sup>(٦)</sup>.

وقد استشكل بعض المفسرين الجمع بين ما وقع هنا في قوله: ﴿فَنَبَذَنَاهُ إِلَى الْعَرَاءِ﴾<sup>(٧)</sup>. وقوله في موضع آخر: ﴿أَتَلَا أَن تَدَرَّكُمْ بِعَمَّةٍ مِّنْ رَّبِّهِ لَنَدَّ إِلَى الْعَرَاءِ وَهُوَ

= هو: أبو جعفر محمد بن جرير بن يزيد بن خالد الطبرى. صاحب التفسير الكبير والتاريخ الشهير، إماماً في التفسير والحديث والفقه والتاريخ، وكان ثقة في نقله، وتاريخه من أصح التوارىخ وأثبتها، ولد في طبرستان وتوفي في بغداد.

انظر: «ابن خلكان: أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر - وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان - الجزء الرابع - ص ١٩٢-١٩١». حققه: د. إحسان عباس - دار الثقافة بيروت.

(١) الطبرى - جامع البيان في تفسير القرآن - الجزء الثاني والعشرون - ص ٦٧.

(٢) انظر: الحموي - معجم البلدان الجزء الخامس - ص ٣٣٩.

- الحميري - الروض المعطار في خبر الأنصار - ص ٣٩٥-٣٩٦.

(٣) ابن كثير «٧٠١ - ٧٠٢ - ٧٧٤ - ١٣٧٣ م».

هو إسماعيل بن عمر القرشي البصري ثم الدمشقي - أبو الفداء عماد الدين. حافظ ومؤرخ وفقيه، ولد في قرية من أعمال بصرى الشام، وانتقل مع أخي له إلى دمشق سنة ٧٠٦ هـ، وتوفي بدمشق. من كتبه (البداية والنهاية) و (تفسير القرآن العظيم) و (الاجتهاد في طلب الجهاد). انظر: «الزرکلي - الأعلام - الجزء الأول - ص ٣٢٠».

(٤) ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الرابع - ص ٢١.

(٥) انظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٥٩.

- البيضاوى - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٣٠٢.

(٦) سورة الصافات ١٤٧.

(٧) سورة الصافات: ١٤٥. والعراء: «المكان الخالي لا شجر فيه ولا شيء يغطيه».

الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٥٩.

مَذْمُومٌ<sup>(١)</sup>، فالآية الثانية تدل على أنه لم ينذر بالعراء، وأحاجب بعض العلماء<sup>(٢)</sup> بأن الله تعالى أخبر هنا أنه نذر بالعراء وهو غير مذموم، ولو لا رحمته عز وجل لنذر بالعراء وهو مذموم<sup>(٣)</sup>.

---

(١) سورة القلم: ٤٩.

(٢) كالنحاس انظر: «الشوكانى - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٥١٣».

(٣) انظر المرجع السابق - الجزء الرابع - ص ٥١٣.

## تمهيد

# المبحث السابع قصة الماء في غزوة بدر

برز الدور المائي واضحًا في غزوة بدر، وكان له الأثر البالغ في أحداث المعركة ونتائجها. ويمكن تقسيم الماء المذكور في هذه الغزوة إلى أساسي وعرضي:

أما الأساسي فهو: الذي نزل من السماء وتنزل فيه قرآن. قال تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً يُطَهِّرُكُم بِهِ وَيُذَهِّبُ عَنْكُمْ رِجْزَ الشَّيْطَنِ وَلَيَرِيظَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ﴾<sup>(١)</sup>.

وأما العرضي: فهو الذي ذكر في كتب الحديث والتفسير والسير. والظاهر من أحداث المعركة - أن الأحداث العرضية سبقت الحدث الأساسي. ويبدو أن كلا من الجانبين على معرفة تامة بدور الماء في ساحة المعركة، وهذا ما ظهر من أحداث المعركة. فأبو سفيان<sup>(٢)</sup>، عندما أشار على مشركي مكة بالرجوع إلى مكة بعد نجاة القافلة، أصر أبو جهل<sup>(٣)</sup> على ورود ماء بدر قائلاً: «والله لا نرجع حتى نرد بدرًا فنقيم

(١) سورة الأنفال: ١١.

(٢) أبو سفيان: (ت ٣١ هـ).

هو: صخر بن حرب بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصي بن كلاب، ابن عم الرسول ﷺ وأخوه في الرضاعة، أرضعهما حليمة السعدية، وكان من أكثر الناس شبهها بالرسول عليه الصلاة والسلام أسلم عام الفتح وحسن إسلامه، وكان من السبعة الذين ثبتوا مع الرسول - عليه الصلاة والسلام - يوم حنين، وكان أسن من الرسول - صلى الله عليه وسلم - وعاش بعده عشرين سنة، وتوفي في المدينة.

انظر: «ابن خلكان - وفيات الأعيان - الجزء السادس - ص ٩٥١».

- الذهبي: شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان - سير أعلام النبلاء - الطبعة التاسعة هـ ١٤١٣ - ١٩٩٣ م - مؤسسة الرسالة - بيروت.

(٣) أبو جهل: (٥٠٠ هـ - ٥٢٤ م = ٤٠٠٠ م - ٦٢٤ م).

هو: عمرو بن هشام بن المغيرة المخزومي القرشي، أشد الناس عداوة للنبي - صلى الله عليه

عليه ثلاثة... فتنحر الجزر<sup>(١)</sup> ونطعم الطعام ونسقى الخمر...»<sup>(٢)</sup>.

الأنصار مستعدون لأن يخوضوا البحر:

حين بلغ رسول الله - ﷺ - نجاة القافلة وأتاه خبر مسيرة قريش إلى المسلمين استشارة أصحابه<sup>(٣)</sup> (...) فتكلّم أبو بكر فأعرض عنّه ثم تكلّم عمراً فأعرض عنّه فقام سعد بن عبادة<sup>(٤)</sup> فقال إيانا ترید يا رسول الله والله الذي نفسی بيده لو أمرتنا أن نخیضها البحر لأخضناها ولو أمرتنا أن نضرب أكبادها إلى برك الغماد<sup>(٥)</sup> لفعلنا...)<sup>(٦)</sup>.

## ماء بدر مكان تقصي الأخبار:

وصلت طلائع المسلمين إلى ماء بدر قبل وصول المشركين ، وهذا ما أشارت إليه

= وسلم - وأحد سادات قريش ودهاتها في الجاهلية، وكان يقال له (أبو الحكم). سأله الأخنس ابن شريف التقي، وكان قد استمعا شيئاً من القرآن ما رأيك يا أبو الحكم في ما سمعت فقال: تمايزنا نحن وبني عبد مناف الشرف، أطعموا فأطعمتنا، وحملوا فحملتنا، واعطوا فأعطينا، حتى إذا تهاذينا على الركب وكنا كفريسي رهان قالوا: مثا نبي ويأتيه الوحي من السماء، فمتي تدرك هذه.. والله لا نؤمن أبداً ولا نصدقه، واستمر على كفره حتى قتل مع المشركين في بدر.

(١) الجزر: الناقه المجزورة يقع على الذكر والأثنى، والجزر كل شيء مباح للذبح، والجزر أيضاً الشاة السمنة.

<sup>١٣٥</sup> انظر: «ابن منظور - لسان العرب - الجزء الرابع - ص ١٣٤ - ١٣٥».

(٢) ابن هشام: أبو محمد عبد الملك بن هشام - السيرة النبوية - الجزء الثاني - ص ١٩٠ - ١٩١ - دار الجيل - بيروت.

(٣) انظر: البوطي: د. محمد سعيد رمضان - فقه السيرة - ص ١٦٨ - الطبعة السابعة ١٩٧٨ - دار الفكر - بيروت.

(٤) سعد بن عباده: (ت ١٤ هـ = ٦٣٥ م).

هو: أبو ثابت الخزرجي صحابي من أهل المدينة، كان سيد الخزرج، وأحد الأمراء الأشرف في الجاهلية والإسلام، وكان يلقب في الجاهلية بالكامل لمعرفته (الكتابة والرمي والسباحة). وشهد العقبة وأحد والخندق.

انظر: «الزركلي - الأعلام - الجزء الثالث - ص ٨٥».

(٥) برك الغمام: موضع من وراء مكة بناحية الساحل. وقيل موضع بأقصى هجر. وقيل برك الغمام وسعفات. هجر كنابة فيما تبعد. انظر: «النووي - المنهاج - شرح صحيح مسلم - الجزء الثاني عشر - ص ٣٤٠».

(٦) رواه مسلم : (النووي) - شرح صحيح مسلم - كتاب الجهاد - باب غزوة بدر - حديث رقم : - ٤٥٩٧ - ٤٠٨٣ / ١ - الجزء الثاني عشر - ص ٣٣٩ - ٣٤٠ .

## الأحداث التي سبقت المعركة.

فقد روي أن رجلاً من الصحابة انطلقاً قبيل وصول المسلمين إلى بدر، وقبل وصول المشركين إلى ماء بدر أيضاً فنزلوا قريباً منه، ثم أخذوا يستسقيان، وشخص وجاريتان على الماء، وتقول إحداهما للأخرى: إنما يأتي العير غداً أو بعد غدٍ، فقال ذلك الرجل الذي على الماء: صدقت، وسمع الصحابيان ذلك فجلساً على بعيريهما ثم انطلقاً حتى أتيا المسلمين فأخبراهما بما سمعاه<sup>(١)</sup>.

وأقبل أبو سفيان بن حرب حتى تقدم العير حذراً حتى ورد الماء، فقال لرجل يقف عند الماء هل أحسست أحداً؟ فقال: ما رأيت أحداً أنكره إلا أنا قد رأيت راكبين قد أنماخاً إلى هذا التل، ثم استيقا في شن<sup>(٢)</sup> لهما، ثم انطلقاً فأتى مناخيهما، فأخذ من أبعار بعيريهما، ففته، فإذا فيه النوى فقال: هذه والله علائق بثرب، فرجع إلى أصحابه سريعاً، فضرب وجه عيره عن الطريق فساحل بها<sup>(٣)</sup>.

## نزول الماء من السماء وسيطرة المسلمين على ماء بدر:

من خلال سير الأحداث التي جرت في غزوة بدر يتبيّن أن سيطرة المسلمين على ماء بدر كان بعد نزول الماء من السماء، إذ لو كان قبل نزوله لتطهروا به عندما أحدثوا، ولما وسوس الشيطان إليهم بما أصابهم، فـ«غلب المشركون المسلمين في أول أمرهم على الماء فظمئ المسلمون وأصابهم ضيق شديد وألقى الشيطان في قلوبهم الغيظ، فوسوس إليهم. تزعمون أنكم أولياء الله وفيكم رسول الله وقد غلبكم المشركون على الماء وأنتم تصلون مجنين»<sup>(٤)</sup>. فأغاثهم الله الماء من السماء، قال

(١) انظر الحلبي الشافعي: علي بن برهان الدين - السيرة الحلبية - الجزء الثاني - ص ١٥٣ - المكتبة الإسلامية - بيروت - لبنان.

- ابن كثير: - عماد الدين أبو الفداء إسماعيل القرشي الدمشقي - السيرة النبوية - الجزء الثاني - ص ٣٩٨ - ٤٠١ - دار إحياء التراث - بيروت - تحقيق: مصطفى عبد الواحد.

(٢) الشن: الشَّنُّ والشَّنَّةُ: - كل أنيه صنعت من جلد، ويقال للشن: قربه.

انظر: «ابن منظور - لسان العرب - الجزء الثالث عشر - ص ٢٤١».

(٣) ابن هشام - السيرة النبوية - الجزء الثاني - ص ١٩٠.

(٤) الصالحي: محمد بن يوسف - سبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد. الجزء الرابع - ص ٢٩ - تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد، الشيخ علي محمد معرض - الطبعة الأولى ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م - دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان.

تعالى : «وَيَنْزَلُ عَلَيْكُم مِّنَ السَّمَاء مَاء لِتُظَهِّرُ كُم بِهِ وَيُذَهِّبَ عَنْكُمْ رِجَزُ الشَّيْطَنِ وَلَيَرِيظَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ الأَقْدَامَ»<sup>(١)</sup>.

وكان نزول «المطر ليلة بدر السابعة عشرة من رمضان حتى سالت الأودية، فشربوا وتطهروا وسقوا الظهر وتلبدت السبخة»<sup>(٢)</sup>، وهذه الليلة التي نزل فيها المطر كانت الليلة التي كانت في صبيحتها وقعة بدر<sup>(٣)</sup>.

لقد كان نزول الماء بشارهً للمسلمين وعلامةً على نصرهم الذي وعدهم الله إياه وبالآ أصاب المشركين . وكان ثبات أقدامهم «بالمطر حتى لا تسخ في الرمل أو بالربط على القلوب حتى ثبت في المعركة»<sup>(٤)</sup>. ولما كانت رمال الصحراء الناعمة لا تحتمل السير عليها إذ تسخ فيها الأقدام ولا يلدها ويسهل السير عليها إلا الماء، أنزل الله الماء من السماء، فثبت به الأقدام؛ ومتى ثبتت الأقدام ثبتت القلوب، فكان نزول الماء ثبيتاً للأقدام والقلوب . فأصاب المسلمين ما لبّد لهم الأرض ولم يمنعهم من السير، وأصاب قريشاً منها ما لم يقدروا على أن يرتحلوا معه . فخرج المسلمون يباروهم إلى الماء<sup>(٥)</sup>. وذكر الأموي<sup>(٦)</sup>: «أنهم نزلوا على القليب الذي يلي المشركين نصف الليل، وأنهم نزلوا فيه واستقوا منه وملأوا الحياض حتى أصبحت ملأى وليس للمسركين ماء»<sup>(٧)</sup>.

لقد ارتبط النصر بالماء؛ فما إن نزل ماء السماء حتى سيطر المسلمون على ماء الأرض في بدر، فتبعدت وسوسه الشيطان، واطمأنّت قلوب الصحابة وثبتت أقدامهم .

(١) سورة الأنفال: ١١.

(٢) القرطيسي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء السابع - ص ٢٣٧ .

(٣) انظر: ابن كثير - السيرة النبوية - الجزء الثاني - ص ٤٠١ .

(٤) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٣٧٧ .

وانظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ١٩٧ .

(٥) انظر: ابن هشام - السيرة النبوية - الجزء الثاني - ص ١٩١ .

(٦) الأموي: (٠٠٠ - ٢٧٧ = ٢٧٧ - ٠٠٠) م).

هو: محمد بن عبد الرحمن بن الحكم الأموي من أمراءبني أمية في الأندلس، وهو والد عبد الرحمن الناصر، وكان من أهل العناية بالأثار والرواية والأدب.

- الزركلي - الأعلام - الجزء السادس - ص ٢٢٣ .

(٧) ابن كثير - السيرة النبوية - الجزء الثاني - ص ٤٠٣ .

ولما نزل المسلمون ماء بدر أقبل نفرٌ من قريش حتى وردوا حياض المسلمين وفيهم حكيم بن حزام<sup>(١)</sup> فما شرب منه رجل يومئذ إلا قتل إلا ما كان من حكيم بن حزام، فإنه لم يقتل، ثم أسلم بعد ذلك فحسن إسلامه<sup>(٢)</sup>.

«وخرج الأسود بن عبد الأسد<sup>(٣)</sup> وقال: أعاهد الله لأشربين من حوضهم أو لاهدمته أو لأموتن دونه، فلما خرج، خرج إليه حمزة بن عبد المطلب<sup>(٤)</sup> وضربه حمزة على رجله وهو دون الحوض، فوقع على ظهره، تشخب رجله دماً نحو أصحابه، ثم حبا إلى الحوض حتى اقتحم فيه يريد أن يبر بيمنيه، وأتبعه حمزة فضربه حتى قتله في الحوض»<sup>(٥)</sup>.

---

(١) حكيم: (٠٠٠ - ٥٥٤ هـ = ٦٧٤ م).

هو حكيم بن حزام بن خوبيلد بن أسد بن عبد العزى، أبو خالد، صحابي قرضي. وهو ابن أخي خديجه أم المؤمنين. ولد بمكة (في الكعبة). شهد حرب الفجوار، وكان صديقاً للنبي - صلى الله عليه وسلم - قبل البعثة وبعدها و عمر طويلاً (١٢٠ سنة) وكان من سادات قريش، وعالماً بالأنساب.

انظر: الزركلي - الأعلام - الجزء الثاني - ص ٢٦٩.

(٢) انظر: ابن هشام - السيرة النبوية - الجزء الثاني - ص ١٩٣.

(٣) الأسود بن عبد الأسد: لم يعثر على ترجمة له.

(٤) حمزة: (٤٥٤ هـ - ٣ هـ = ٦٢٥ م).

هو حمزة بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف بن قصي بن كلاب، عم الرسول - عليه الصلوة والسلام - وأخوه من الرضاة وأحد صناديد قريش وساداتهم في الجاهلية والإسلام، ولد بمكة، وكان أعز قريش وأشدها شكيمة. ولما ظهر الإسلام تردد في اعتقاده، ثم علم أن أبي جهل تعرض للنبي - ﷺ - وثال منه، فقصده حمزة وضربه واظهر إسلامه فقالت العرب اليوم عز محمد وأن حمزة سيمتعه. هاجر إلى المدينة وحضر بدرأ، وأول لواء عقده رسول الله - ﷺ - كان لحمزة. وكان شعار حمزة في الحرب ريشة نعامة يضعها على صدره واستشهد يوم أحد.

انظر: «ابن الأثير: عز الدين أبي الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن عبد الكريم الشيباني - أسد الغابة في معرفة الصحابة - الجزء الثالث ص ٤٩ - دار إحياء التراث العربي - بيروت - لبنان - الذهبي - سير أعلام النبلاء - الجزء الأول - ص ١٧١».

(٥) ابن هشام: - السيرة النبوية - الجزء الثاني - ص ١٩٤.



## **الفصل الرابع: البحار والأنهار في القرآن الكريم**

ويشمل المباحث التالية:

**المبحث الأول :** صيد البحر واستخراج الحلي من البحار والأنهار.

- تمهيد.

- صيد الأسماك.

- الحوت.

- الإسفنج.

- اللؤلؤ.

- المرجان

- استخراج الحلي من البحار والأنهار.

**المبحث الثاني :** الفلك التي تجري في البحر:

- تمهيد.

- نعمة الفلك.

- الفلك آية من آيات الله تعالى.

- تشبيه الفلك بالجبال.

- الفلك المشحون.

- الرياح والفلک.

**المبحث الثالث :** الإعجاز العلمي في البحار والأنهار:

- أمواج البحار.

- أمواج الرياح والعواصف.

- أمواج الزلازل.

- أمواج المد والجزر.
- ظلام البحار.
- بربخية البحار.
- التقاء البحار بالبحار.
- التقاء الأنهار العذبة بالبحار المالحة.
- التقاء الأنهار العذبة بالأنهار المالحة.
- استخراج الحلية من الماء العذب.

**المبحث الرابع :** الآيات التي ذكر فيها البحر مع البر:

- علم الله ما في البر والبحر.
- الاهداء.
- الإنسان بين الرخاء والشدة.

- ظهور الفساد في البر والبحر.

**المبحث الخامس :** مصير البحار يوم القيمة.

## المبحث الأول

### صيد البحر واستخراج الحلي من البحار والأنهار

تمهيد

لقد اتضح من الآثار الفرعونية أن النشاط الاقتصادي لقدماء المصريين لم يقتصر على الزراعة في وادي النيل؛ بل مارسوا حرف الصيد<sup>(١)</sup>.

وفي القرآن الكريم عدد من الآيات تحدثت عن صيد الإنسان للأحياء والكائنات البحرية. وهذا تسخير وتكريم من الله لهذا الإنسان. قال تعالى: «وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيقًا وَسَتَخِرُّجُوا مِنْهُ جِلَانًا تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلَكَ مَوَاجِرًا فِيهِ وَلَتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ، وَلَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ»<sup>(٢)</sup>.

صيد الأسماك:

قال تعالى: «أَحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَّعًا لَكُمْ وَلِلشَّيَاهَةِ وَحِرَمٍ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْثَرَ حُرْمَانًا»<sup>(٣)</sup>. يمتن الله على عباده بتذليله البحر وتسخيره للإنسان، وجعل السمك والحيتان فيه، وإحلاله لعباده لحم البحر في الحل والحرم<sup>(٤)</sup>. فالبحار مملوءة بالطاقة الغذائية الهائلة؛ فيها أكثر من عشرين ألف نوع من الأحياء تقريباً، اصطاد الإنسان منها عام ١٩٩٠ مائة مليون طن<sup>(٥)</sup>.

وقد اقضت حكمة الله تعالى أن يكون ماء البحار والمحيطات ملحًا، «وَهَذَا مَلْحٌ لَجَاجٌ»<sup>(٦)</sup> ولم يكن هذا صدفةً أو عبثاً فإنه لما كان ماؤها ملحًا، كان هواؤها صحياً

(١) انظر أبا العينين: د. حسن و د. سيد حسن شرف الدين - الأفيانوغرافيا - ص ٢٣ - دار المعارف عام ١٩٦٩.

(٢) سورة التحل: ١٤.

(٣) سورة المائدة: ٩٦.

(٤) انظر: ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثاني - ص ٥٦٤.

(٥) انظر: الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١١٢.

(٦) سورة فاطر: ١٢.

وميיתה طيبة<sup>(١)</sup>.

ومن حكم الله الباهرة أن الماء إذا تجمد خف وطفا على السطح، وهذا تقدير وتدبر من الله تعالى العزيز الحكيم، فلو قدر الله تعالى غير ذلك بأن جعل الماء تزداد كثافته عندما يتجمد لرسا الماء المتجمد إلى الأعماق ولتجمد عندها سائر الماء في البحار والمحيطات، ولمات الكائنات البحرية ولتعذر جري السفن عند ذلك. وإذا علمنا أن «الماء هو المادة الوحيدة المعروفة التي تقل كثافته عندما يتجمد»<sup>(٢)</sup>. تأكد لنا أن الله ما خلق شيئاً عبثاً.

وفي كل شيء له آية تدل على أنه الواحد. ثم إنه «لما خرج من البحر الملح الحيوان الذي لحمه في غاية العذوبة، عُلِّمَ إنما حدث لا بحسب الطبيعة؛ بل بقدرته وحكمته، حيث أظهر من الضد الصد»<sup>(٣)</sup>. ﴿صَنَعَ اللَّهُ الَّذِي أَنْفَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾<sup>(٤)</sup>. فإلى الذين أنكروا وجود الله وقالوا بالصدفة هذه أدلة دامغةٌ وبراهين ساطعةٌ على أن وراء هذا الكون خالقاً عظيماً ومبعداً حكيمًا. ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدْرَهُ نَقَرِيرًا﴾<sup>(٥)</sup>.

الحوت:

أطلق القرآن الكريم على الأسماك<sup>(٦)</sup> حيتان، قال تعالى: ﴿إِذَا تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ

(١) انظر: ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثالث - ص ٣٢٢.

(٢) توماس دافيد باركس - بحث: الماء يروي لك القصة - الله يتجلى في عصر العلم. تأليف - نخبة من العلماء الأمريكيين - ص ٤٤ - أشرف على تحريره: جون كلوفر مونسما. ترجمه: د. الدمرداش عبد المجيد سرحان - راجعه وعلق عليه: د. محمد جمال الدين الفندي - الطبعة الثالثة ١٩٦٨ . الناشر: مؤسسة الحلبي وشركاه - القاهرة.

(٣) الفخر الرازى - التفسير الكبير - الجزء العشرون - ص ٦.

(٤) سورة النمل: ٨٨.

(٥) سورة الفرقان: ٢.

(٦) تتميز السمكة بجسمها الذي يشبه القارب، لإمكان بقائها في البحر، ولها زعانف على هيئة المروحة تحفظ توازنها أثناء سباتها، كما يساعدها على العوم... ومن عجيب صنع الله وجود كيس مستطيل في الجزء الظهري للسمكة يمتليء بمقدار من الهواء يزيد وينقص على حسب حاجة الحيوان، وهذا الكيس يسمى كيس العوم ...

«ومن الأجهزة العجيبة في السمك الخيشوم الذي يتنفس به إذ أن الحيوان يفتح فمه، فيدخل فيه الماء، ثم يقفله فيمر الماء من الفتحات الجانبية للقلم إلى الخيشوم، الذي يحصل على الأكسجين «نوبل: عبد الرزاق - الله والعلم الحديث - ص ١١٤ - الطبعة الثانية - دار مصر للطباعة».

**يَوْمَ سَكَّتُهُمْ**<sup>(١)</sup> وَقَالَ تَعَالَى : **«نَسِيَا حُوتَهُمَا»**<sup>(٢)</sup>.

والحوت من أكبر الكائنات البحرية «يلتقم خمسة آلاف سمكة يومياً أو خمسة أطنان من علق البحر»<sup>(٣)</sup>.

ولم يقتصر استخدام الحوت للأكل فقد «استخدم أجدادنا القدماء زيت الحوت لإضاءة منازلهم»<sup>(٤)</sup>.

### **الإسفنج واللؤلؤ والمرجان:**

وبالإضافة إلى الطعام الذي استخرجه الإنسان من البحر، فقد استخرج منه الإسفنج واللؤلؤ والمرجان.

### **الإسفنج:**

ويُعد الإسفنج من الحيوانات البحرية، وهو متفاوت الحجم، فمنه الصغير ومنه الكبير، كما أنه مختلف الألوان فمته الأصفر، والأخضر، والبرتقالي، والأحمر، والأزرق. ومن الفتحات الجانبيّة يدخل الماء حاملاً معه المواد الغذائية بينما تخرج الفضلات من فتحته العليا<sup>(٥)</sup>.

---

=وفي البحر أسماك تهاجر، وفي هجرتها أسرار عجيبة حيث ترجع هذه الأسماك وتكافح ضد تيار الماء، وتقفز فوق الصخور حتى تسلق الشلالات وعندما تصل إلى المكان الذي تسعى إليه فإنها تتضيع ببعضها وتموت.

انظر: «لين: فرديناند - كل شيء عن البحر - ص ٩٠ - ترجمة: د. محمد محمود رمضان - مراجعة: د. كاظم منصور - الطبعة الثانية ١٩٦٦ - دار المعارف - مصر».

والحيوانات البحرية التي تعيش في المناطق العميقه يغلب عليها الهدوء. ذلك لأن ماء البحر في هذه الأماكن بعيد عن العواصف والأمواج، وفي ظل هذه الظروف الهادئة تنمو للحيوانات، تراكيب رهيبة رقيقة. حتى إنه يبلغ من رقة أجسامها أحياناً أنها لا تتحمل الرفع بالشباك إلى السطح. انظر: «كاون: روبرت - البحار وما فيها - قصة الكشف العلمي البحرية في ماضيها وحاضرها ومستقبلها - ص ٧٣ - ترجمة: د. عبد الحافظ حلمي - مؤسسة كل العرب - القاهرة ١٩٦٧».

(١) سورة الأعراف: ١٦٣.

(٢) سورة الكهف: ٦١.

(٣) الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١١٣.

(٤) كينج - الماء معجزة الطبيعة - ص ١٣٣.

(٥) انظر: نوفل - الله والعلم الحديث - ص ١١٣.

## اللؤلؤ والمرجان:

ذكر الله تبارك وتعالى اللؤلؤ مقتناً بالمرجان في قوله تعالى: ﴿يَخْرُجُ مِنْهَا الْلُّؤْلُؤُ وَالْمَرْجَانُ﴾<sup>(١)</sup>، وبين اللؤلؤ والمرجان تشابه؛ فكلاهما يستخرج من الماء، وكلاهما يستعمل للزينة.

«ولعل اللؤلؤ أعجب ما في البحار؛ فهو يهبط إلى الأعماق وهو داخل صدفة من المواد الجيرية لتقيه من الأخطار، ويختلف هذا الحيوان عن الكائنات الحية في تركيبه وطريقة معيشته، فله شبكة دقيقة كشبكة الصياد عجيبة التسنج، تكون كمصفاة تسمح بدخول الماء والهواء والغذاء إلى جوفه، وتحول بين الرمال والحصى وغيرها، وتحت الشبكة أنفواه الحيوان، ولكل فم أربع شفاه، فإذا دخلت ذرة رمل، أو قطعة حصى، أو حيوان ضار عنوة إلى الصدفة تسارع الحيوان إلى إفراز مادة لزجة يغطيها بها، ثم تتجمد مكونة لؤلؤة، وعلى حسب حجم النرة التي وصلت يختلف حجم اللؤلؤة»<sup>(٢)</sup>.

## المرجان:

أما المرجان فكما قرنه الله تعالى مع اللؤلؤ قرنه مع الياقوت، قال تعالى: ﴿كَأَنَّهُنَّ أَيَّاْقُوتُ وَالْمَرْجَانُ﴾<sup>(٣)</sup>؛ فكلاهما يستعمل للزينة، ولجمال الياقوت والمرجان شبه الله تعالى نساء العنة بهما «ف شباهن سبحانه في صفاء اللؤلؤ مع حمرته بالياقوت والمرجان...»<sup>(٤)</sup>.

والشجرة المرجانية: «ذات ألوان مختلفة نراها في البحار صفراء برتقالية أو حمراء قرنفلية أو زرقاء زمردية، أو غبراء باهتة»<sup>(٥)</sup>؛ والمرجان الأحمر هو المحور الصلب المتبقى بعد فناء الأجزاء الحية من الحيوان<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة الرحمن: ٢٢.

(٢) نوبل - الله والعلم الحديث - ص ١١٧ - ١١٨.

(٣) سورة الرحمن: ٥٨.

(٤) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ١٧٦.

(٥) نوبل - الله والعلم الحديث - ص ١١٦.

(٦) انظر: المرجع السابق - ص ١١٦. والمرجان يعيش في درجة حرارة معينة؛ «ولا تستطيع المراجين الحياة اذا انخفضت درجة الحرارة عن ٢٠ درجه متوية».

والمرجان متفاوت الحجم؛ فقد تتشكل منه المستعمرات؛ «وأكثُر ما تُوجَدْ هذه المستعمرات في المحيطين الهندي والهادئ، حيث ترتفع عن الماء وتتسع حتى يبلغ اتساعها أن تستعمر وتأهل بالسكان، وقد تبقى تحت سطح الماء وبذلك تصبح خطرًا يهدِّد الملاحة».

«ومن هذه المستعمرات سلسلة الصخور المرجانية المعروفة باسم الحاجز المرجاني الكبير الموجود بالشمال الشرقي لأستراليا، ويبلغ طول هذه السلسلة ١٣٠٠ ميل، وعرضها ٥٠ ميلًا مكونة من هذه الكائنات الحية الدقيقة»<sup>(١)</sup>.

أما عن حياة المرجان خارج الماء فـ«لا تستطيع المراجين أن تعيش طويلاً خارج الماء، ولهذا فهي لا توجد حية فوق منسوب الجزر إلا نادراً»<sup>(٢)</sup>.

أما طبيعة الماء الذي تعيش فيه هذه الحيوانات فـ«لا بد أن يتوفَّر لهذه الحيوانات المرجانية ماء رائق»<sup>(٣)</sup>.

### استخراج الحللي من البحار والأنهار:

قال تعالى: «وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْقَرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابٌ وَهَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَمَنْ كُلَّ تَأْكُلُونَ لَهُمَا طَرِيقًا وَسَتَخْرِجُونَ حَلِيَّةً تَلْبِسُونَهَا»<sup>(٤)</sup>. وفي هذا دلالة على عظمة الله وقدرته على كل مقدور؛ فالماء نوعان أحدهما عذب والأخر ملح ومع ذلك يستخرج

= «جوده: د. جوده حسين - جغرافية البحار والمحيطات - ص ٣٢٨ - ٣٢٩ - دار النهضة العربية - بيروت ١٩٨١».

والمرجان من عجائب مخلوقات الله يعيش في البحار على أعماق تتراوح بين خمسة أمتار وثلاثمائة متر، ويثبت نفسه بظرفه الأسفل بصخرة أو عشب وفتحة فمه التي في أعلى جسمه محاطة بعده من الزواائد يستعملها في غذائه، فإذا لمست فريسة هذه الزواائد. وكثيراً ما تكون من الأشياء الدقيقة كبراغيث الماء، أصبحت بالتلل في الحال، والتتصقت بها فتنكمش الزواائد وتنحني نحو الفم، حيث تدخل الفريسة إلى الداخل بقناة ضيقة تشبه مريء الإنسان. ويتکاثر هذا الحيوان بخروج خلايا تنااسلية منه، يتم بها إخضاب البويضات حيث يتكون الجنين الذي يلتجأ إلى صخرة أو عشب يلتتصق به ويُكُون حياة منفردة، شأنه في ذلك شأن الحيوان الأصلي.

(١) نوبل - الله والعلم الحديث - ص ١١٦ - ١١٧.

وانظر: لين - كل شيء عن البحر - ص ٢٦.

(٢) جوده: جغرافية البحار والمحيطات - ص ٣٢٩.

(٣) كينج - الماء معجزة الطبيعة - ص ١٢٩ - ١٣٠.

(٤) سورة فاطر: ١٢.

من كلِّيَّهَا اللَّحْمُ الطَّرِيُّ وَالْحَلِيلُ.

«وَالْمَرَادُ بِلِبِسِهِمْ لَبِسٌ نِسَائِهِمْ لَأَنَّهُنْ مِنْ جَمْلَتِهِمْ؛ وَلَأَنَّ إِقْدَامَهُنَّ عَلَى التَّزْيِنِ بِهَا إِنَّمَا يَكُونُ مِنْ أَجْلِهِمْ، فَكَأَنَّهَا زَيْتَهُمْ وَلِبَاسَهُمْ»<sup>(١)</sup>. وبِذَلِكَ قَرَنَ اللَّهُ تَعَالَى بَيْنَ النِّعَمَةِ الْمَادِيَّةِ وَالنِّعَمَةِ الرُّوحِيَّةِ؛ فَاللَّحْمُ الطَّرِيُّ لِلأَكْلِ، وَاللَّؤْلُؤُ وَالْمَرْجَانُ لِلزِّينَةِ وَالْجَمَالِ، كَقُولِهِ تَعَالَى عَنِ النَّجُومِ: «وَلَقَدْ زَيَّنَا أَسْمَاءَ الَّذِينَ يُمَصْبِّحُونَ وَجَعَلْنَاهُمْ رُجُومًا لِلشَّيْطَانِينَ»<sup>(٢)</sup>.

وَفِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ أَيْضًا عَدْدٌ مِنَ الْآيَاتِ جَمَعَتْ بَيْنَ النِّعَمَةِ الْمَادِيَّةِ وَالنِّعَمَةِ الرُّوحِيَّةِ، كَقُولِهِ تَعَالَى عَنِ الْأَنْعَامِ: «وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرْبَحُونَ وَعِنْ شَرَحْوْنَ وَتَحْمِلُ أَنْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِهِ لَمْ تَكُونُوا بِلِلْغَيْرِ إِلَّا بِشَيْقِ الْأَنْفُسِ»<sup>(٤)</sup>.

(١) الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء العشرون - ص ٧.

(٢) سورة الملك: ٥.

(٣) انظر: ضيف: د. شوقي - سورة الرحمن وقصار السور عرض ودراسة - ص ٧٢ - دار المعارف - مصر.

(٤) سورة النحل: ٦ - ٧.

## المبحث الثاني

# الفلك التي تجري في البحر

### تمهيد

إن بناء السفن وركوب البحر رافق الإنسان منذ القدم، وقصة نوح -عليه السلام- وبناؤه السفينة دليل على ذلك، ويرى بعض المفسرين أن: «أول من عملها نوح - عليه السلام»<sup>(١)</sup>، والذي يرجح هذا القول أن من الأقوال التي ساقها المفسرون في سخرية قوم نوح منه؛ لكونهم رأوه يبني السفينة ولم يشاهدوها قبلها سفينة بنيت، قالوا: يا نوح، ماذا تصنع؟ قال أبني بيتأ يمشي على الماء، فعجبوا من قوله وسخروا منه»<sup>(٢)</sup>.

أما بالنسبة لبناء السفن من أجل ملاحة البحار، فطالعنا الأحداث «أن المصريين وسكان كريت كانوا أول بناة سفن وملاحين عظام»<sup>(٣)</sup>.

«لقد كان الإنسان القديم يصنع سفينته من الخشب، وكان يعتقد أن الماء لا يحمل إلا ما يكون أخف منه وزناً، وحينما تطور الفكر الإنساني بالترقي في العلوم والمكتشفات، توصل بعضهم إلى أن السفن الحديدية سوف تطفو يوماً ما على سطح الماء؛ كما تطفو السفن المصنوعة من الخشب»<sup>(٤)</sup>.

### نعمة الفلك :

من النعم التي حبنا الله تعالى إياها ما سخره لنا من الوسائل البرية والبحرية التي تحملنا وأمتعتنا. قال تعالى: ﴿وَجَعَلَ لَكُم مِّنَ الْفَلَكِ وَالْأَنْعَمَ مَا تَرَكُونَ \* لِتَسْتَوْا عَلَى ظُهُورِهِ﴾

(١) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثاني - ص ١٣١ .

(٢) أبو حيان الأندلسي - البحر المحيط - الجزء الخامس - ص ٢٢١ .

(٣) كينج - الماء معجزة الطبيعة - ص ١٥٨ .

(٤) هيتو: د. محمد حسن - المعجزة القرآنية - الإعجاز العلمي والغيباني (الدين والرسول والكتاب) ص ٢١٦ - الطبعة الأولى ١٩٨٩ - مؤسسة الرسالة - بيروت .

ثُمَّ تَذَكَّرُوا بِعْدَهُ رَبِّكُمْ إِذَا أَسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَقَوْلُوا سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ<sup>(١)</sup>.

وفي الآية الكريمة تأكيد لهذا الإنسان بأن لا ينسى ولا يتناسى هذه النعمة العظيمة التي سخرها الله وذللها للإنسان. فلو لا هذه الوسائل لشق الأمر علينا ولما أطلقنا سفراً؛ ولهذا قال تعالى: «وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ»<sup>(٢)</sup>؛ أي «وما كنا له مطيقين»<sup>(٣)</sup>.

ولما كانت هذه النعم من أعجب نعم الله، قال سبحانه: «وَقَوْلُوا سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا؛ أَيْ تَقُولُونَ سُبْحَانَ الَّذِي ذَلَّلَهُ لَنَا وَجَعَلَهُ مُنْقَادًا لَنَا مُتَعَجِّبِينَ مِنْ ذَلِكَ»<sup>(٤)</sup>.

فيهذه الفلك اتصل الإنسان بالدول والقارات، وجاب البحار والمحيطات ونقل بضاعته إلى أرجاء المعمورة. «وَرَسَّى الْفَلَكَ مَوَارِخَ فِيهِ وَلَتَبَتَّئُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَمَّا كُنْتُمْ تَشْكُرُونَ»<sup>(٥)</sup>.

الفلك آية من آيات الله تعالى:

قال تعالى: «وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَّا حَلَّنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفَلَكِ السَّمُونِ»<sup>(٦)</sup> ومعنى حمل الذرية هنا: أنه حمل فيها آباءهم الأقدمين، وفي أصلابهم هم وذرياتهم، وإنما ذكر ذرياتهم دونهم لأنهم أبلغ في الإمتنان عليهم، وأدخل في التعجب من قدرته في حمل أعقابهم إلى يوم القيمة في سفينة نوح»<sup>(٧)</sup>.

فجريان الفلك على الماء دون أن تغرق آية يرى من خلالها الإنسان نعم الله وآلاءه وآياته. قال تعالى: «أَلَّا تَرَ أَنَّ الْفَلَكَ يَجْرِي فِي الْبَحْرِ يُنْعَمِتُ اللَّهُ لِيُرِيكُمْ مَنْ ءَايَتِهِ إِنَّ فِ

(١) سورة الزخرف: ١٢ - ١٣.

(٢) سورة الزخرف: ١٣.

(٣) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٦٨.

(٤) انظر: - الألوسي - روح المعانى - الجزء الخامس والعشرون - ص ٦٨.

(٥) سورة النحل: ١٤.

الفلك المواخر: «التي يسمع صوت جريها».

«الفيلوز أبادي - القاموس المحيط - الجزء الثاني - ص ١٣٦».

(٦) سورة يس: ٤١.

(٧) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ١٨.

ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِكُلِّ صَبَارٍ شَكُورٍ<sup>(١)</sup>، فهي «تجري في البحر وفق النواميس التي أودعها الله في البحر والفقك والريح والأرض والسماء، فخلقه هذه الخلائق بخواصها هذه هي التي جعلت الفلك تجري في البحر ولا تغطس أو تقف، ولو اختلت تلك الخواص أي اختلال ما جرت الفلك في البحر. لو اختلت كثافة مادة الفلك، لو اختلت نسبة ضغط الهواء على سطح البحر، لو اختلت تيارات المائية والهواية، لو اختلت درجة الحرارة عن الحد الذي يبقى الماء ماءً، ويبيقي تيارات الماء والهباء في الحدود المناسبة.. لو اختلت نسبة واحدة أي اختلال - ما جرت الفلك في الماء، وبعد ذلك كله يبقى أن الله هو حارس الفلك وحاميها فوق ثيج الأمواج وسط العواصف والأنواء<sup>(٢)</sup>، حيث لا عاصم لها إلا الله؛ فهي تجري بنعمة الله وفضله على كل حال. ثم هي تجري حاملة نعمة الله وفضله كذلك. والتعبير يشمل المعنى وذاك: «لِرِئَيْكُمْ مِنْ آيَاتِهِ».. وهي معروضة للرؤبة، يراها من يريد أن يرى، وليس بها غموض ولا خفاء...»<sup>(٣)</sup>.

#### تشبيه الفلك بالجبال:

قال تعالى: «وَلَهُ الْجَوَارُ الْمُشَكَّلُ فِي الْبَرِّ كَالْأَلْقَامِ»<sup>(٤)</sup>؛ أي «السفن الجاريات في البحر المرفوعات الأشرعة كالجبال الشاهقة»<sup>(٥)</sup>.

وتشبيه الفلك بالجبال فيه دلالة على تقدم علم هندسة السفن وصناعتها على مر العصور، وعلى تقدم الإنسان في هذا العلم لأن مثل هذه السفن الضخمة بحاجة إلى قوة تدفعها حتى تشق طريقها فضلاً عن وسائل التحكم بها<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة لقمان: ٣١.

(٢) النوع: النجم إذا مال للمغرب، والجمع أنوار، والنوء أيضاً التهوض وهو من الأضداد، وكانت العرب في الجاهلية. تربط بين سقوط النجم ونزول المطر فيقولون مطرنا بنوء.

انظر: «ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ١٧٥ - ١٧٦».

(٣) سيد قطب - في ظلال القرآن - الجزء الخامس - ص ٢٧٩٧.

(٤) سورة الرحمن: ٢٤.

(٥) جبر: أيمن عبد العزيز - روائع البيان لمعاني القرآن - ص ٥٣٢. الطبعة الأولى - راجعه: - د. أحمد نوفل - د. أحمد شكري. دار الأرقام - عمان - الأردن.

(٦) انظر: الغمراوي: محمد أحمد - الإسلام في عصر العلم - ص ١٩٣ - ١٩٤ - إعداد: - د. أحمد عبد السلام الكروانى - الطبعة الأولى ١٩٧٣ م.

ويلاحظ أن الله تبارك وتعالى قد نسب الفلك له رغم أنه مالك لكل شيء؛ «لإشارة إلى أن كونهم هم منشؤوها لا يخرجها من ملكه عز وجل حيث كان تمام منفعتها إنما هو منه»<sup>(١)</sup>. وهذه لطيفة قرآنية؛ لأن الفلك في البحر لا يملكه في الحقيقة أحد سوى الله تعالى إذ لا تصرف لأحد في هذه الفلك وإنما كلهم متظرون برحمة الله معترفون وهم في وسط البحر أن أموالهم وأرواحهم في قبضة قدرة الله عز وجل<sup>(٢)</sup>.

### الفلك المشحون:

قال تعالى: «وَإِنَّهُ لَمَّا حَلَّتْنَا دُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفَلَكِ الْمَشْحُونِ»<sup>(٣)</sup>، والمشحون: «المملوء»<sup>(٤)</sup>.

وفي وصف الفلك بالمشحون إشارة واضحة إلى أن الفلك المثقل بالحمولة كان من شأنه أن يغوص في الماء ويغرق لو لا سنة الله التي اقتضت بأن لا يغوص من السفينة إلا القدر الذي يكفي لإزاحة قدر من الماء وزنه مثل وزن السفينة<sup>(٥)</sup>.

### الرياح والفالك:

رغم تطور العلم إلا أن الرياح لا زال لها تأثيرها الكبير في سير الفلك، فإذا سكنت الرياح سكنت معها السفن على ظهر البحر. قال تعالى: «إِن يَسْكُنَ الْرِّيحُ فَيَظْلِلُنَّ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهَرِهِ»<sup>(٦)</sup>. وإذا عصفت الرياح وهاج معها البحر وماج أحدق الخطر بالفالك كذلك. قال تعالى: «جَاءَهُنَا بِرِيحٍ عَاصِفٍ وَجَاءَهُمْ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُوا أَهْنَمَ أَحْيَطَ بِهِمْ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ»<sup>(٧)</sup>.

لذلك يفرح راكب الفلك ويطمئن بالريح اللينة. قال تعالى: «وَجَرَّبْنَاهُمْ بِرِيحٍ

(١) الألوسي - روح المعاني - الجزء السابع والعشرون - ص ١٧٠.

(٢) انظر: الفخر الرازي - الجزء التاسع والعشرون - ص ١٠٢.

(٣) سورة يس: ٤١.

(٤) النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني - ص ٤٠١.

(٥) انظر: الغمراوي - الإسلام في عصر العلم - ص ١٩٢.

(٦) سورة الشورى: ٣٣.

(٧) سورة يونس: ٢٢.

طِبَّتْ وَفَرِحُوا بِهَا»<sup>(١)</sup> والريح الطيبة هي «اللينة الهبوب»<sup>(٢)</sup>.

---

(١) سورة يونس: ٢٢.

(٢) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٤٣٢.

## المبحث الثالث

### الإعجاز العلمي في البحار والأنهار

أمواج البحار:

#### ١- أمواج الرياح والعواصف:

كان المعروف سابقاً قبل تطور العلم الحديث أن الموج لا يأتي إلا من جهة واحدة وقد أثبت العلم أنه حينما يكون الريح عاصفاً فإن الموج يأتي من كل مكان<sup>(١)</sup>.

وهذه الحقيقة العلمية تضمنها القرآن الكريم قبل أن يبتتها العلم بقوله تعالى: **﴿وَحَقَّ إِذَا كُنْتُمْ فِي الْأَنْهَارِ وَجَرَيْنَ إِلَيْمَ رِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمْ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظَنَنُوا أَنَّهُمْ أَحْيَطُ بِهِمْ﴾**<sup>(٢)</sup>. وقد ربطت الآية الكريمة بين الأمواج والعواصف وهذا ما أكدته العلم أيضاً؛ «فمن ذلك أن تلاطم الأمواج المتكسرة على إحدى الشواطئ الغربية للمحيط الهادئ يبني عن عواصف قد ثارت على بعد آلاف الأميال...»<sup>(٣)</sup>؛ فإذا جاء الموج من كل مكان فإن الخوف يكون من كل مكان.

وقوله تعالى: **﴿وَأَحْيَطُ بِهِمْ﴾**؛ «غلب على ظنونهم الهالك؛ وأصله من إحاطة العدو بقوم أو ببلد»<sup>(٤)</sup> وكما ربطت الآية الكريمة بين موج العواصف - الذي يأتي من كل مكان ويحدث الموت والهالك والدمار - ربط علماء البحار كذلك بين هذه الأحوال؛ وما يحدث في شواطئ البحار والمحيطات شاهد على ذلك.

فموج العواصف؛ قد يحطم السفن ويزهق الأرواح؛ بل قد يتعدى إلى السواحل

(١) قوش - الاكتشافات العلمية الحديثة ودلائلها في القرآن الكريم - ص ١٦٠ .

(٢) سورة يونس: ٢٢ .

(٣) كاون - البحار وما فيها - ص ٢١١ .

(٤) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الثاني - ص ٥٥٤ .

فيكون التدمير أكبر والخسائر أكثر<sup>(١)</sup>؛ «ففي ١٨٧٢م اقتلت موجة عاتية في اسكتلندا مرسى حديدياً زنته مليونان و ٧٠٠ ألف رطل»<sup>(٢)</sup>.

ولضخامة هذا الموج جاء القرآن الكريم يصفه مرة بالظلل، ومرة بالجبال، قال تعالى: «وَإِذَا غَشِيَّمْ مَوْجَ كَالْظَّلَلِ»<sup>(٣)</sup>.

والظلل: «كُلَّ مَا أَظْلَكَ مِنْ جَبَلٍ أَوْ سَحَابٍ أَوْ غَيْرَهُمَا»<sup>(٤)</sup>.

وقال تعالى: «وَهِيَ تَهْرِي بِهِمْ فِي مَوْجَ كَالْجِبَالِ»<sup>(٥)</sup>. ولقد بلغ ارتفاع بعض الأمواج ٣٣,٦ متراً<sup>(٦)</sup>؛ وهذا الارتفاع يصاهي ارتفاع الجبال.

وتجدر بالذكر أن كتلة المياه لا تتحرك ولا تنتقل مع الموجة؛ ولكن الذي ينتقل ويتحرك هو الطاقة الدافعة؛ فجزيئات الماء تتحرك في مسار دائري أو بيضاوي يعتمد على خط مرور الموجة، وبعدها تعود قريباً من مكانها الأصلي، ولو تحركت كتل الماء مع الأمواج لتعذر الملاحة البحرية ولما استطاع الإنسان أن يسكن على شواطئ البحار<sup>(٧)</sup>.

## - أمواج الزلازل:

في عام ١٩٠٠ اكتشف علماء البحار الاسكتلنديون أن في البحار والمحيطات أمواجاً داخلية غير الأمواج السطحية المعروفة، وقد صورت هذه الأمواج عام ١٩٧٣

(١) انظر جوده - جغرافية البحار والمحيطات - ص ١٩٢ .

(٢) نوبل - الله والعلم - ص ١١٠ .

(٣) سورة لقمان: ٣٢ .

(٤) الرمخري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٤٨٧ .

(٥) سورة هود: ٤٢ .

(٦) انظر: جوده - جغرافية البحار والمحيطات - ص ١٩٢ .

(٧) انظر: المرجع السابق - ص ١٢٦ . «فقط الماء في آية موجة تتحرك حركة دائرية ثم تعود إلى موضعها الأصلي تقريباً، ولذا يتخطى الجسم الطافي إلى أعلى وإلى أسفل المياه العميقـة . فالريح تحرـف الماء يبطـء إلى الأمـام، مـكونـة الدـورـة السـطـحـية البـطـيـة، ولـكـنـ في حـالـة الأمـواـج فإـنـ الشـكـلـ، ولـيـسـ المـاءـ هوـ الذـيـ يـتـحـركـ وـحـرـكـتـهـ كـثـيرـاـ ماـ تـشـبـهـ حـرـكـةـ مـوجـةـ تـعـملـهـاـ الـرـيحـ عـلـىـ عـشـبـ طـوـبـيلـ أـوـ سـنـابـلـ قـمـحـ».

«فوستر: روبرت - ج - الجيولوجيا العامة - ص ٣٤١-٣٤٢ ترجمة: د. عبد القادر عابد و د. شاكر رسمي المقبل و د. سعد حسن الباشا - منشورات مجمع اللغة العربية الأردني ١٩٨٠».

سطة الأقمار الصناعية، وطول هذه الأمواج يبلغ حوالي ١٠ كم وسمكها آلاف الأمتار، والمسافة بين الموجة الساحقة والأخرى المجاورة لها في الأعماق تبلغ حوالي ٤-٣ كم، وهذا النوع من الأمواج لا يوجد إلا في البحار المظلمة<sup>(١)</sup>. وهذه الأمواج تحدثها الزلازل داخل المياه تفوق سرعتها أحياناً سرعة الطائرة<sup>(٢)</sup>.

وقد ربط القرآن الكريم بين البحار العميقة المظلمة وبين الأمواج المتراكبة. قال تعالى: «أَوْ كَطْلَمْتُ فِي بَحْرٍ لَّجْجِي يَغْشِي مَوْجَيْنَ فَوْقِهِ، مَوْجَيْنَ فَوْقِهِ، سَحَابٌ طَلَمْتُ بَعْضَهَا فَوْقَ بَعْضٍ»<sup>(٣)</sup>.

إذا رافق الأمواج الداخلية أمواج خارجية فعندها ستركب الأمواج بعضها بعضاً. قال تعالى: «يَغْشِي مَوْجَيْنَ فَوْقِهِ، مَوْجَيْنَ فَوْقِهِ». وهذا يعني أن القرآن الكريم أشار إلى هذه الحقيقة العلمية قبل أن يكتشفها العلم الحديث.

### ٣- أمواج المد والجزر:

قال تعالى: «وَالشَّمْسُ تَحْرِي لِمَسْتَقِرٍ لَّهَا إِذْلِكَ نَقْدِيرُ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ وَالقَمَرُ قَدَرْتُهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعَجُونِ الْقَدِيرِ»<sup>(٤)</sup>.

«تشاء ظاهرة المد والجزر عن قوى جذب القمر والشمس للمياه؛ فالمياه في طبيعتها تستجيب لقوى جذب الأجرام السماوية بعيد منها والقريب؛ ولكن جذب النجوم -نظراً لبعدها الشاسع عن المسطحات المائية على الأرض- ضئيل جداً لا يكاد يتاثر به سطح البحر. وتتأثير القمر في إحداث المد أقوى من تأثير الشمس؛ لأن

(١) انظر: قوش - الاكتشافات العلمية الحديثة ودلائلها في القرآن الكريم - ص ١٦١.

(٢) انظر: لين - كل شيء عن البحر - ص ٣٣.

(٣) سورة النور: ٤٠.

والعلم يثبت: أن أعظم الأمواج تشاء في المحيطات لاتساع مجالها حيث تكون هذه الأمواج مدفوعة برياح دائمة الهبوب دون أن يعترضها عائق، وفي عام ١٩٦١ وصل ارتفاع الأمواج في غرب المحيط الأطلسي إلى ٢٢ م، وحينما تصل هذه الأمواج إلى مياه ضحلة فإنه يشتدد انحدار قممها وتتجعد، ثم تتكسر.

انظر: «جوده - جغرافية البحار والمحيطات - ص ٣٤٩».

(٤) سورة يس: ٣٨ - ٣٩.

الشمس بعيدة هي الأخرى عن الأرض؛ أما القمر فقريب منها نسبياً...»<sup>(١)</sup>.

### ظلام البحار:

عند سقوط أشعة الشمس على البحار والمحيطات ينعكس جزء منها، وأن قدرأً ضئيلاً جداً من ضوء الشمس يصل إلى مسافة تتجاوز ألفين ومائتي قدم تحت سطح البحر، وقد يصل في المياه الراكدة إلى ٣٠٠٠ قدم، أما تحت هذا العمق فيسود ظلام دامس، ليل بلا نجوم ولا قمر<sup>(٢)</sup>، وقد جاء القرآن الكريم يربط بين ظلمة البحر وعمقه قبل أن يكتشفه العلم الحديث بقوله تعالى: «كَلَمْنَتِ فِي بَحْرٍ لُّجْنِي»<sup>(٣)</sup>.

اللجمي: «العميق الكثير الماء منسوب إلى اللجم وهو معظم ماء البحر»<sup>(٤)</sup>.

وقد ثبت أن في البحار «عشرين لجة تصل أعماقها إلى ١١٥١٦ متراً»<sup>(٥)</sup>

ولما كان الضوء لا يصل إلى هذه المناطق المظلمة وجاء السحاب ليزيد الظلمة ويحجب ضوء الشمس أو نور القمر والكواكب فإن درجة الظلمة عندها تصل إلى درجة أن الإنسان «إذا أخرج يكُدُّ لَرَ يَكُدُّ يَرَهَا»<sup>(٦)</sup>، فمثل هذه الدقائق العلمية التي جاء بها القرآن ونطق بها سيدنا محمد - عليه الصلاة والسلام - لدليل واضح على صدق ما أخبر به الرسول - عليه الصلاة والسلام - الذي ما ركب بحراً.

(١) جوده - جغرافية البحار والمحيطات - ص ١١٩.

(٢) انظر: كينج - الماء معجزة الطبيعة - ص ٦٨.

(٣) سورة النور: ٤٠.

(٤) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٢٣٧.

(٥) الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١١٤. وتوجد في البحار والمحيطات أودية كأودية البر ولكنها أكثر عمقاً، وبلغ عمق بعض هذه الأودية ٣٥ ألف قدم تحت سطح البحر، هذا العمق أعظم من أي جبل على البر فلو كانت قمة افريست في البحر فسيكون سطح البحر فوقها بمسافة ميل.

انظر: «خان - وحيد الدين - الإسلام يتحدى - ص ١٤٨ - تعریب: ظفر الإسلام خان - مراجعة وتحقيق: د. عبد الصبور - الطبعة الثانية ١٩٧٣ - دار البحوث العلمية».

وفي البحار أيضاً جبال. «وأضخمها السلسلة الجبلية الممتدة مسافة ٦٠ ألف كيلو متر في المحيط الهادئ والمحيط الهندي والمحيط الأطلسي وارتفاعها يتراوح بين مائة وثلاثة آلاف متر».

«الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١١٤».

(٦) سورة النور: ٤٠.

برزخية البحار:

التقاء البحار بالبحار:

لما غزا نابليون<sup>(١)</sup> مصر حشد معه بجانب حملته البرية والبحرية حملة علمية أراد أن يصل البحر الأحمر بالبحر المتوسط بقناة يمكن بها من حشد أساطيله لمهاجمة الهند وانتزاعها من إنجلترا، والذي حال دون ذلك جهل علمائه بحقيقة علمية تضمنها القرآن الكريم، حيث قالوا: باستحالة اتصال البحرين؛ لأن البحر الأحمر أعلى من البحر المتوسط، ولو تحقق هذا المشروع لطغى الماء وأغرق الدلتا وطور سيناء، وما هي إلا عشرات السنين حتى حفرت القناة ولم تغرق الدلتا<sup>(٢)</sup> ولا طور سيناء ولم يطغِ أحد البحرين على الآخر<sup>(٣)</sup>. وهذا يعني أن مستوى سطح البحر واحد<sup>(٤)</sup>، ولو كان على الأرض بحار أعلى من بحار لطغى البحر العالي على البحر المنخفض وبالتالي ستغرق اليابسة وستنتهي الحياة عندئذ على سطح هذا الكوكب.

وقد سبق القرآن الكريم ركب العلم في إثبات هذه الحقيقة العلمية الحديثة في أن البحار إذا التقت لا تطغى على بعضها. قال تعالى: «مَرْجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْقَيَاكُمْ يَنْهَا بَرْزَخٌ لَا يَنْفَعُكُمْ»<sup>(٥)</sup>؛ مرجهما «خلافهما» متلاصقين، وهو بقدرته يفصل بينهما

(١) نابليون (١٧٦٦-١٨٢١ م).

ولد نابليون في جزيرة كورسيكا، وهو من سلالة إيطالية، نشأ نشأة عسكرية منذ باكورة شبابه، وكان من الذين رحبوا بالثورة الفرنسية، وحظى الجمهوريون باعجابه الشديد. قاد حملته العسكرية إلى مصر التي من أهدافها طرد الإنكليز من ممتلكاتهم التي ملكوها واصطحب معه عدداً من العلماء للتعرف على آثار ذلك البلد.

انظر: «جرانت: ١. ج. وهارولد تمبرلي - أوروبا في القرنين التاسع عشر والعشرين ١٩٥٠-١٧٨٩ - الجزء الأول - ص ٩٦-١٠٨» ترجمة: بهاء فهمي عن الطبعة السادسة - مؤسسة سجل الغرب القاهرة».

(٢) دلتا: أو (دال النهر) وهي: أرض فيضية مروحة الشكل تكون عند التقاء مصبات الأنهر بمياه البحار الهادئة ولقد اشتقت الاسم من الإغريقية للدلالة على الأرض الفيوضية التي تكونها نهر النيل؛ إذ أن هذه الأرض تشبه في شكلها الحرف الرابع من الأبجدية الإغريقية.

انظر: «تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٢٢٥».

(٣) انظر: سليمان: أحمد محمد - القرآن والطبع - ص ٣٩ - الطبعة الرابعة ١٩٨١ - دار العودة بيروت.

(٤) «ويعد مستوى سطح البحر المستوى القياسي المتعارف عليه لحساب ارتفاعات جميع الأماكن على سطح الأرض، ويتمثل في الخرائط كمنسوب الأساس».

«تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٤٧٩».

(٥) سورة الرحمن: ١٩ - ٢٠ . والبرزخ: «ما بين كل شيء. والميت في البرزخ لأنه بين الدنيا والآخرة». «الفراهيدي - العين - الجزء الرابع - ص ٣٣٨».

ويمنعوا التمازج<sup>(١)</sup>.

فقد قام علماء متخصصون بعلم المياه بإجراء التجارب على ملتقي المياه. «ففي عام ١٩٦٢ اكتشفت بعثة مائة جاءت لتدرس مياه باب المندب، أن هناك حاجزاً من المياه تختلف خصائصه عن خصائص البحر الأحمر وخصائص المحيط الهندي»<sup>(٢)</sup>.

وتأكيداً لذلك ففي «عام ١٩٨٢ جاءت بعثة علمية أمريكية إلى جامعة الملك عبد العزيز - السعودية فذكرت: أن هذا الحاجز من مياه باب المندب قد صور من سفن الفضاء الأمريكية، وظهر أن هذا الحاجز يتحرك بالمد والجزر والرياح... وعمقه في البحر يقارب ألف متر تقريباً»<sup>(٣)</sup>.

إن مثل هذه الدقائق العلمية لهي دليل وبرهان على أن ما نطق به محمد - عليه الصلاة والسلام - إنما هو وحي من الله العزيز الحكيم؛ فما أثبته العلم الحديث بالتجارب والأبحاث صرّح به القرآن قبل ١٤٠٠ عام من الزمان.

ويرجع عدم اختلاط مياه البحار بعضها عند التقائهما إلى أن مياه كل بحر مغایر لمياه البحار الأخرى في صفاتها الكيميائية مما يمنع اختلاط المياه بعضها، حتى الكائنات في هذا البحر تختلف عنها في البحر الآخر. وإذا جاءت ريح عاصفة فتطغى أحد البحرين على الآخر وانتقلت الكائنات معها، فبعد قليل وحينما يزول ما سبب انتقالها تعود المياه إلى أماكنها حاملة معها أحياها، ولو ارتفعت بعض الأحياء من الطبقات العميقة إلى الطبقات العليا ليس ما لأدركها الموت كما لو خرجت أسماك

(١) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٢٧٩.

(٢) أبو السعود - إعجازات حديثة علمية ورقمية في القرآن - ص ٤١.

٤٦ - المرجع السابق (٣)

وانظر قوش - الاكتشافات العلمية الحديثة ودلائلها في القرآن الكريم - ص ١٥٩ .  
 «وعندما تلتقي مياه المحيط الأطلسي ب المياه البحر المتوسط - التي هي أثقل منها - تبقى هذه الأخيرة في الطبقات السفلية وتتدفع غرباً نحو المحيط الأطلسي ، وكذلك لا تختلط مياه البحر الأسود عندما تلتقي ب المياه البحر الأبيض المتوسط في مضيق البوسفور؛ بل تشكلان مجردين متلاصقين فوق بعضهما، فمياه البحر الأسود الأقل ثقالاً تجري في الأعلى نحو البحر الأبيض المتوسط و المياه البحر الأبيض المتوسط وهي الأثقل لأنها الأملع ، تجري في الأسفل متوجهة نحو البحر الأسود».

«الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١٠٨».

الطبقة العليا إلى البر<sup>(١)</sup>.

القاء الأنهار العذبة بالبحار الملحة:

قال تعالى: «وَهُوَ الَّذِي مَرَّ بِالْبَحْرِينَ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مَلْحٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ يَنْهَمَا بَرَخًا وَجَرَ حَجَرًا مَحْجُورًا»<sup>(٢)</sup>.

الفرات: «البلية العذوبة حتى يقرب إلى الحلاوة»<sup>(٣)</sup>.

ملح أحاج: «بلية الملوحة»<sup>(٤)</sup>.

حجرًا محجورًا: أي «ستراً مستوراً يمنع احدهما من الاختلاط بالأخر؛ فالبربخ الحاجز، والحجر المانع»<sup>(٥)</sup>.

والمراد بهذه الآية الكريمة «الزوم كل منهما لصفته من العذوبة والملوحة فلا يتقلب البحر العذب ملحًا في مكان، ولا البحر الملح عذباً في مكان، وذلك من كمال قدرته تعالى وبالغ حكمته عز وجل...»<sup>(٦)</sup>.

والأمثلة على عدم اختلاط الأنهار العذبة بالبحار الملحة كثيرة وممتدة في العالم؛ ففي «إيران أنهار تغفل مياهها عائدة إلى مجاريها التي أتت منها عندما تلتقي بمياه البحر، ونهر (الأمازون) يجعل مياه المحيط الأطلسي عذبة لمسافة مئات الكيلومترات من مصبها فيه»<sup>(٧)</sup>.

إن مثل هذه الأمور لتجري في غاية من الدقة والحكمة أتقنها وأحكمها العزيز الحكيم. ولا بد من قانون يضبطها ويحكمها؛ هذا القانون يعرف: بـ «قانون المطر السطحي Surface Tension»، وهو يفصل بين السائلين؛ لأن «تجاذب الجزيئات يختلف من سائل لآخر ولذا يحتفظ كل سائل باستقلاله في مجاله»<sup>(٨)</sup>.

(١) انظر: سليمان - القرآن والطب - ص ٤١.

(٢) سورة الفرقان: ص ٥٣.

(٣) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٢٧٩.

(٤) البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ١٤٤.

(٥) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث عشر - ص ٤٠.

(٦) الألوسي - روح المعاني - الجزء التاسع عشر - ص ٣٤.

(٧) الشيريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١٠٨.

(٨) خان - الإسلام يتحدى - ص ١٤٣.

ويمكن «فهم هذا القانون بمثال بسيط ، وهو أننا لو ملأنا كوباً من الماء فإنه لن يفيض إلا إذا ارتفع عن سطح الكوب قدرًا معيناً، والسبب في ذلك أن جزيئات السوائل عندما لا تجد شيئاً تتصل به فوق سطح الكوب تحول إلى ما تحتها، وعندئذ توجد غشاوة مرنة على سطح الماء ، وهذه الغشاوة هي التي تمنع الماء من الخروج عن الكوب لمسافة معينة . ( وهي غشاوة قوية جداً لدرجة أننا لو وضعنا عليها إبرة من حديد فإنها لن تغوص داخل الماء بسبب هذه الغشاوة»<sup>(١)</sup> .

### التقاء الأنهار العذبة بالأنهار الملحّة :

إن ما يجري عند التقاء الأنهار العذبة بالبحار الملحّة من عدم اختلاطهما ببعضهما رغم التقائهما يجري كذلك على الأنهار العذبة بالأنهار الملحّة؛ فعندما يتقى نهر عذب بأخر مالح فإنهما لا يختلطان ولا يمترجان ببعضهما، فـ«على سبيل المثال، نهران يسيران في (تشانغام) بباكستان الشرقية إلى مدينة (أركان) في (بورما)، ويمكن مشاهدة النهرين مستقلّاً أحدهما عن الآخر، ويبدو أن خيطاً يمر بينهما حداً فاصلاً؛ والماء عذب في جانب، ملح في جانب آخر... وهكذا... عند ملتقى نهري (الكنج) و (الجامونا)، في مدينة (الله آباد) فهما رغم التقائهما لم تختلط مياههما، ويبدو أن خيطاً فاصلاً يميز أحدهما عن الآخر»<sup>(٢)</sup>.

### استخراج الحلبة من الماء العذب :

قال تعالى: ﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْبِيَةً بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَيْدًا رَأِيًّا وَمَا يُوقَدُونَ عَلَيْهِ فِي الْأَنَارِ أَبْغَاهُ حَلْقَةً أَوْ مَنْعَزَ زَيْدًا مُثْلِهِ كَذَلِكَ يَصْرُبُ اللَّهُ الْحَقَّ وَالْبَطْلُ فَمَا زَيْدٌ فَذَهَبَ جُفَاءً وَمَا يَنْفَعُ النَّاسُ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ﴾<sup>(٣)</sup>.

=انظر: خضر - الطواهر الجغرافية بين العلم والقرآن - ص ٣٠ - ٣١.

- هيتو - المعجزة القرآنية - ص ١٧٨.

(١) هيتو - المعجزة القرآنية - ص ١٧٩.

وانظر: خضر - الطواهر الجغرافية بين العلم والقرآن - ص ٣٠ - ٣١.

(٢) خان: الإسلام يتحدى - ص ١٤٢.

وانظر: هيتو - المعجزة القرآنية - ص ١٧٧.

- الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١١٧.

- خضر - الطواهر الجغرافية بين العلم والقرآن - ص ٣١.

(٣) سورة الرعد: ١٧.

تشير الآية الكريمة إلى أن ماء السماء إذا نزل وخلط الأرض وجرى في أوديتها علاه زبد، وأما ما ينفع الناس من الحلبة وغيرها فيمكث في الأرض. وقد ثبت في الكشف الحديث أن اللؤلؤ كما يستخرج من البحر الملح يستخرج من البحر العذب، وكذلك المرجان وإن كان الغالب أنه لا يستخرج إلا من الماء الملح<sup>(١)</sup>. وتأكيداً لذلك فقد ثبت «أن اللآلئ تستخرج من نهر المسيسيبي في أمريكا، كما تستخرج أيضاً من بعض أنهار اسكتلاندا، وايرلندا، والصين، واليابان. وتستخرج أيضاً من قنوات تجري في غابات (بارفایا)، في ألمانيا الغربية؛ كما تستخرج من أنهار في بلاد (سيام والبنغال)<sup>(٢)</sup>. وقد جاء القرآن الكريم مثبتاً لهذه الحقائق قبل أن يكتشفها العلم الحديث. قال تعالى: ﴿هَذَا عَذْبُ فَرَاتٍ سَائِعٌ شَرَابٌ وَهَذَا مَلْحٌ لَّاجٌ وَمَنْ كُلَّ تَأْكُلُونَ لَهُمَا طَرِيْكًا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَبْسُونَهَا﴾<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى: ﴿يَخْرُجُ مِنْهَا الْلُّؤلُؤُ وَالْمَرْجَانُ﴾<sup>(٤)</sup>. أما أماكن الملتقى المائي من الملوحة والعدوينة فهو مليء بالخيرات التعدينية كذلك؛ فقد «صوروا ورصدوا بأحدث الأجهزة العلمية من سفن الفضاء مناطق البحر المحجور عند ملتقى الأنهار والخلجان والبحار والمحيطات؛ فوجدوها عظيمة الثروة الحيوية والتعدينية»<sup>(٥)</sup>.

(١) المراغي: أحمد مصطفى - تفسير المراغي - الجزء السابع والعشرون - ص ١١٣ - دار إحياء التراث - بيروت.

(٢) صدقى: نعمة - معجزة القرآن - ص ٥٣ - دار بو سلامه للطباعة والنشر والتوزيع - تونس.

(٣) سورة فاطر: ١٢.

(٤) سورة الرحمن: ٢٢. وتوجد «اللآلئ في المياه العذبة في إنجلترا واسكتلندا وويلز وتشيكوسلوفاكيا واليابان... ويوجد الياقوت كذلك في الرواسب النهرية في موجوك بالقرب من باندالاس في بورما العليا، أما في سيام وفي سيلان فيوجد الياقوت غالباً في الرواسب النهرية...».

الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٦٤٥.

(٥) ناصر - الكون والقرآن - ص ٣٢٣.

## المبحث الرابع

### الآيات التي ذكر فيها البحر مع البر

علم الله ما في البر والبحر:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَى عَنْهُ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ﴾<sup>(١)</sup>. أحاط علمه بدقائق الأمور جميعها، صغيرها وكبیرها من الذرة حتى المجرة، لا يسكن متحرك ولا يتحرك ساکن إلا بأمره وعلمه، ولا تخرج ثمرة، ولا تسقط ورقة من شجرة إلا بعلمه وإذنه، سبحانه ! ﴿وَعِنْدَهُ مَقَاتِعُ الْأَفْئِيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وخص الله البر والبحر «بالذكر» لأنهما أعظم المخلوقات المجاورة للبشر<sup>(٣)</sup>.. وقدم ذكر البر؛ لأن الإنسان قد شاهد أحوال البر وكثرة ما فيه من المدن والقرى والجبال والتلال وكثرة ما فيها من الدواب، وأما البحار فإحاطة العقل بأحوالها أقل، إلا أن الدلائل على عجائب البحار أكثر وأعظم، وما فيها من المخلوقات أ难怪<sup>(٤)</sup>.

ويعرف العلماء في البحار أكثر من عشرين ألف نوع من الكائنات الحية<sup>(٥)</sup> ولربما هنالك أنواع أخرى لم يكتشفها العلم بعد، فإذا كانت هذه أنواعها فما هي أعدادها ورغم هذا كله، فإن الله تعالى قد أحاط علمه بكل كائن منها؛ فطعامه وشرابه وتكاثره وتناسلها وحياته وموته إنما هو بأمر الله وقدره وعلمه، ﴿وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾.

(١) سورة آل عمران: ٥.

(٢) سورة الأنعام: ٥٩.

(٣) القرطبي: - الجامع لأحكام القرآن - الجزء السابع - ص ٥.

(٤) انظر: - الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الثالث عشر - ص ١٠.

(٥) انظر: ص ١٣١ من هذا البحث.

## الاهداء

أرسل الله رسله وأنزل كتبه لهدایة الناس، قال تعالى: ﴿يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنْ أَتَى  
رِضْوَانَكُمْ سُبْلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ يَادِنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطِ  
مُسْتَقِيمٍ﴾<sup>(١)</sup>. وخلق الله نجوماً وكواكب يهدي بها الناس في حلمهم وترحالهم فاكمل الله هدايته للناس بإخراجهم من كل ظلمة أتى كانت.

فالناس في النهار يعرفون الأوقات عن طريق الشمس، وبالليل حيث لا شمس ولا نور يهتدون بالنجوم<sup>(٢)</sup>، قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلْمَاتِ  
الَّبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾<sup>(٣)</sup>.

ولقد «كانت الأجرام السماوية منذ فجر حضارة البشر وما تزال هي المعالم التي يهتدى بها الإنسان في سفره برأً وبحراً، ويستفاد منها في رصد الشمس والقمر والنجوم الثوابت على الأخص في تعين موقع المسافر وتحديد اتجاه غايته، ومع تقدم العلم أصبحت الملاحة البحرية والجوية فناً دقيقاً يعتمد عليه، وذلك باستخدام آلات السدس<sup>(٤)</sup> وما إليها وبالرجوع إلى الجداول الخاصة بذلك؛ بل إن رجال الفضاء في الآونة الأخيرة، قد استعنوا بالشمس والنجوم في تحديد اتجاهاتهم في بعض مراحل أسفارهم. وبذلك تم تعرف الإنسان على المكان بالنجوم»<sup>(٥)</sup>، قال تعالى: ﴿وَعَلَمْتُمْ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾<sup>(٦)</sup>.

فهذه الهدایة من الله وحدها تكفي، لأن يتعرف الناس بفضل الله عليهم وقدرته على كل مقدور، فرغم بعد الكواكب والنجوم في السماء عن الأرض إلا أن الله - سبحانه وتعالى - سخرها لهداية البشر وبذلك تكتمل دائرة الهدایة بين السماء

(١) سورة المائدah: ١٦.

(٢) انظر: - الفخر الرازى - التفسير الكبير - الجزء الثالث عشر - ص ١٠٠ .

(٣) سورة الأنعام: ٩٧ .

(٤) آلة السدس: عباره عن آل بصرىhe ذات مقاييس مدرج. على شكل قوس دائريته طولها سدس محيط الدائرة. تستعمل لقياس الأبعاد.

انظر: «خاطط - معجم المصطلحات العلمية والفنية - ص ٣١١ .

(٥) الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ١٨٩ .

(٦) سورة النحل: ١٦ .

والأرض وفي البر والبحر . فهل من أحد غير الله يفعل مثل هذا ؟ ! . ﴿أَمْنَ يَهْدِيْكُمْ فِي  
ظُلْمَتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَنْ يُرْسِلُ الرِّيحَ بُشِّرًا بَيْتٌ يَدِيْ رَحْمَتِهِ أَوْلَاهُ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَنْهَا  
يُشَرِّكُونَ﴾<sup>(١)</sup> .

### الإنسان بين الرخاء والشدة :

لقد خلق الله الإنسان كريماً مكرماً وفضله على كثير من خلقه ، وسخر له ما يحمله ويركب في البر والبحر مذلاً له ومنقاداً ﴿وَلَقَدْ كَرَمْنَا بَيْتَ إَادَمَ وَجَلَّتْهُمْ فِي الْبَرِّ  
وَالْبَحْرِ﴾<sup>(٢)</sup> . وهذا هو كرم نفي النقصان لا كرم المال ، وهذه الكرامة يدخل فيها خلقهم على هذه الهيئة في امتداد القامة وحسن الصورة وحملهم في البر والبحر<sup>(٣)</sup> . ولما كان البحر عرضة للعواصف والأمواج - التي قد تودي بحياة الإنسان - جاء القرآن الكريم يصف حال الإنسان عندما تحيط به مثل هذه الأحوال التي قد توصله إلى حقيقة الإيمان وبر الأمان ، ولكن كثيراً من الناس سرعان ما يعود إلى الجحود والنكران . قال تعالى : ﴿هُوَ الَّذِي يُسَرِّئُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّىٰ إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفَلَكِ وَجَهْنَمَ يَهْمِمُ  
يُرِيجُ طِبَّةَ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتْهُمْ رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظَلَّمُوا أَنَّهُمْ أُحِيطُ بِهِمْ  
دَعَوْا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ لَيْنَ أَنْجَيْنَا مِنْ هَذِهِ لَنْكُونَنَّ مِنَ الشَّرِكِينَ فَلَمَّا أَنْجَنَّهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ  
فِي الْأَرْضِ يَعْتَرِفُونَ﴾<sup>(٤)</sup> .

إنها قصة عجيبة ربطت بين مشاهد الطبيعة وخلجات النفوس ، فعندما تكون الأحوال الجوية هادئة والريح لينة الهبوب فإن الفلك تجري على أحسن حال والناس على متنها يكونون فرحين مطمئنين ، فإذا عصف الريح وجاء الموج من كل مكان تغير حال الإنسان واضطربت جوارحه وفزع إلى ربه قاطعاً العهد على نفسه ﴿لَيْنَ أَنْجَيْنَا مِنْ  
هَذِهِ لَنْكُونَنَّ مِنَ الشَّرِكِينَ﴾<sup>(٥)</sup> .

تشير الآية الكريمة إلى ضعف الإنسان وقلة حيلته عندما تعصف به الشدائـد ، وأنه

(١) سورة النمل : ٦٣ .

(٢) سورة الإسراء : ٧٠ .

(٣) القرطيـي - الجامـع لأحكـام القرآن - الجزء الأول - ص ١٩٠ .

(٤) سورة يونس : ٢٢ - ٢٣ .

(٥) سورة الأنعام : ٦٣ .

مهما أوي من علم وقوه إذا أحدق به الخطر وأيقن بالهلاك انقطعت آماله من كل مخلوق وتوجه إلى ربه وأخلص له بالإيمان، فهذا الطاغية فرعون الذي ادعى الربوبية والألوهية عندما أدركه الغرق وأيقن الهلاك صاح قائلاً: ﴿إِمَّا مَنْتُ أَنَّمْ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي أَمَّنْتَ بِهِ بَنُوا إِسْرَائِيلَ﴾<sup>(١)</sup> اعترف أنه «فرد من جماعه بقوله»<sup>(٢)</sup>: ﴿وَلَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

«يحكى أن واحداً قال لجعفر الصادق<sup>(٤)</sup>: أذكر لي دليلاً على ثبات الصانع فقال: أخبرني عن حرفتك: فقال: أنا رجل أتجرب في البحر، فقال صفت لي كيفية حالك. فقال: ركبت البحر فانكسرت السفينة وبقيت على لوح واحد من الواحها وجاءت الرياح العاصفة، فقال جعفر: هل وجدت في قلبك تضرعاً ودعاً فقال: نعم، فقال جعفر: فإلهك هو الذي تضرعت إليه في ذلك الوقت»<sup>(٥)</sup>.

فالذي ينجي من الكروب والشدائد ومن ظلمات البر والبحر هو الله وحده. ﴿فَلَمَّا  
مَنْ يُنْجِيْكُمْ مِنْ ظُلْمَتِ الْبَرِّ وَالْبَرْ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَيْنَ أَنْجَنَا مِنْ هَذِهِ لَتَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ قُلْ  
اللَّهُ يُنْجِيْكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَبِيرٍ ثُمَّ أَتَمُّ شُرِّكُوكُمْ﴾<sup>(٦)</sup>.

وظلمات البر والبحر هنا «مجاز عن مخاوفهما وأهوالهما». يقال: لليوم الشديد يوم مظلم ويوم ذو كواكب؛ أي اشتدت ظلمته حتى عادت كالليل، وحقيقة الكلام فيه أنه يشتد الأمر عليه ويتشبه عليه كيفية الخروج، ويظلم عليه طريق الخلاص»<sup>(٧)</sup>. فإذا

(١) سورة يونس: ٩٠.

(٢) رضا - المنار - الجزء الحادي عشر - ص ٤٧٥.

(٣) سورة يونس: ٩٠.

(٤) جعفر الصادق: (٨٠ - ١٤٨هـ).

هو أبو عبدالله جعفر الصادق بن محمد الباقر بن علي زين العابدين بن الحسين بن علي بن أبي طالب - رضي الله عنهم أجمعين -، أحد الأئمة الإثنى عشر على مذهب الإمامية، وكان من سادات أهل البيت، ولقب بالصادق لصدقه في مقالته، وكان تلميذه أبو موسى جابر بن حيان الصوفي الطرسوسي قد ألف كتاباً يشتمل على ألف ورقه تتضمن رسائل جعفر الصادق، وهي خمسمائة رسالة. وتوفي في المدينة، ودفن بالبياع.

انظر: «ابن خلكان - وفيات الأعيان - الجزء الأول - ص ٣٢٧».

(٥) الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء السابع عشر - ص ٦٧ - ٦٨.

(٦) سورة الأنعام: ٦٣ - ٦٤.

(٧) الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الثالث - ص ٢١.

وصل إلى هذه الحال أخلص الدعاء إلى الله تبارك وتعالى و خاب رجاؤه إلا به ، وكلما كانت المحنـة شديدة كان التضرـع أكثر . «**وَلِذَا غَشَّهُمْ مَّوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ**<sup>(١)</sup>». وليس هذا فحسب؛ بل عاهـد الله تعالى على الإعـتراف له بهذا الفضل؛ **فَلَئِنْ أَبْيَحْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَا مِنَ الشَّاكِرِينَ**<sup>(٢)</sup>، ولكنـ بعد إنجـائهم إذا بهـم ينقـسمـون إلى فـريقـينـ: فـريقـ صـدقـ وأـلوـفـ بـعـهـدـهـ **فَإِنَّهُمْ مُّقْنَصِّدُونَ**<sup>(٣)</sup>؛ أيـ «مـوفـ بما عـاهـدـ عـلـيـهـ اللهـ فيـ الـبـحـرـ منـ إـخـلـاصـ الـدـيـنـ لـهـ، باـقـ عـلـىـ ذـلـكـ بـعـدـ أـنـ نـجـاهـ اللهـ مـنـ هـولـ الـبـحـرـ وـإـخـارـاجـهـ إـلـىـ الـبـرـ سـالـمـاـ»<sup>(٤)</sup>، وـفـريقـ نـقـضـ الـعـهـدـ وـعادـ إـلـىـ الـشـرـكـ مـنـ جـديـدـ، وـهوـ الـخـتـارـ الـكـفـورـ. **وَمَا يَحْمَدُ إِيمَانِنَا إِلَّا كُلُّ خَاتَارٍ كُفُورٌ**<sup>(٥)</sup>؛ والـخـتـرـ هوـ: «أـشدـ الـغـدرـ»<sup>(٦)</sup>.

### ظهور الفساد في البر والبحر :

ذكر الفساد مقتـرـناـ بالـبـرـ وـالـبـحـرـ فيـ آيـةـ وـاحـدـةـ فـقـطـ فـيـ قـوـلـهـ تـعـالـىـ: **«ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ»**<sup>(٧)</sup>.

وـبـيـنـ الـبـرـ وـالـبـحـرـ تـرـابـطـ، فـكـلاـهـماـ مـسـخـرـ لـإـلـانـسـانـ، وـانـ ظـهـورـ الـفـسـادـ فـيـ الـبـرـ يـعـنيـ ظـهـورـهـ وـأـنـتـشـارـهـ فـيـ الـبـرـ أـيـضاـ، وـلـاـ يـفـسـدـ الـبـرـ وـالـبـحـرـ إـلـاـ بـفـسـادـ إـلـانـسـانـ. وـكـانـ الـأـوـلـىـ بـإـلـانـسـانـ أـنـ يـحـافـظـ عـلـىـ نـعـمـ اللهـ وـآلـهـ؛ فـكـماـ مـهـدـ اللهـ تـعـالـىـ الـبـرـ لـعـبـادـهـ، مـهـدـ لـهـمـ الـبـحـرـ أـيـضاـ بـتـسـخـيرـهـ وـإـحـالـهـ فـيـ الـحـلـ وـالـحـرـ. قـالـ تـعـالـىـ: **«أَجْلِلُ لَكُمْ صَنْدِيدَ الْبَحْرِ وَطَعَامُكُمْ مَتَّعْنَا لَكُمْ وَلَلْسَيَّارَةَ وَحِمْمَ عَيْكُمْ صَنْدِيدَ الْبَرِّ مَا ذُمِّشَ حُرُمًا وَأَثَقُوا اللَّهَ الَّذِي يَتَّخِذُونَ**<sup>(٨)</sup>، وـلـكـنـ كـثـيرـاـ مـنـ النـاسـ لـمـ يـتـدـبـرـوـاـ وـلـمـ يـعـقـلـوـاـ مـثـلـ هـذـهـ الـآـيـاتـ؛ فـرـاحـوـاـ يـفـسـدـوـنـ وـيـكـفـرـوـنـ؛ فـأـذـاقـهـمـ اللهـ بـعـضـ الـذـيـ عـمـلـوـاـ.

(١) سورة لقمان: ٣٢.

(٢) سورة يومن: ٢٢.

(٣) سورة لقمان: ٣٢.

(٤) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٣٠٥.

(٥) سورة لقمان: ٣٢.

(٦) انظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٤٨٧.

- الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٣٠٥.

(٧) سورة الروم: ٤١.

(٨) سورة المائدة: ٩٦.

وفساد البر والبحر؛ بـالجدب، والقطح، وقلة الرياح في الزراعات، والربح في التجارات، ووقوع الموتان في الناس والدواب، وكثرة الحرق والغرق، وإخفاق الصياديـن والغاصـة، ومحـقـ البرـكـاتـ منـ كلـ شـيءـ، وقلـةـ المـنـافـعـ فـيـ الجـمـلةـ، وكـثـرـةـ المـضـارـ<sup>(١)</sup>. وفساد البر يعني فساد الحـرثـ والنـسلـ: ﴿وَإِذَا تَوَلَّ سَكَنَ فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرَثَ وَالسَّلْلَ﴾<sup>(٢)</sup>.

أما فساد البحر فيمتد ليشمل الذين يعيشون حوله. يقول العلماء: المراد بفساد البحر هنا: «مدن البحر وقراه التي على شاطئه»<sup>(٣)</sup>. وما يحدث في التوادي والمسابح والملاهي التي أقامها الإنسان على شواطئ الساحل فهو أكبر إفساد للبيئة والبحر.

وفساد البر والبحر إنما هو ثمرة المعا�ي «بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ»<sup>(٤)</sup>، فمتى تعدد الإنسان حدود ربه؛ فإنه حتماً سيعتدى عندها حدود كل شيء ليصل تدميره وإفساده عند ذلك إلى البر والبحر.

ففي أفريقيا وخلال ثلثين عاما فقدت هذه القارة ٨٠٪ من أحراجها الاستوائية، أما قارة أمريكا الجنوبية - والتي تشكل الأحراج الاستوائية فيها نصف الثروة الحرجية العالمية - فالتدمير فيها أكثر؛ والتنتيجة تصحر الأراضي المتزايد والجفاف وتناقص الثروة الغذائية وتزايد المجاعة، وتعدي الإنسان كذلك على الأنهر والبحيرات والبحار والمحيطات فجعلها مكبّاً لنفاياته ومسرحاً لتجارب أسلحته، ومنذ ثلاثين سنة وحتى اليوم نقصت الثروة البحرية من الأسماك ٣٠٪ مما كانت عليه، وقضى على ٩٤٪ من الحيتان، وتضاعل أعداد الطيور البحرية إلى النصف<sup>(٥)</sup>. فبدلاً من أن يحافظ الإنسان على هذه النعم التي سخرها الله له قام يدمرها بيده. وليس هذا فحسب بل تعدي إلى خالقها وموجلها.

فـ«في العاشر من نيسان من سنة ١٩١٢ إنطلقت من ميناء (ساوثامبتون) Southampton الإنكليزي في رحلة ترفيهية فخر الصناعة البحرية الباخرة (تيتانيك) Titanic

(١) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٤٦٦ - ٤٦٧.

(٢) سورة الحقة: ٢٠٥

(٣) الزمخنثى - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٤٦٧ .

(٤) سورة الروم: ٤١.

(٥) انظر: الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١٣٤ - ١٣٥.

أو الباخرة التي لا تقهـر، حاملاً علـيـةـ القـومـ ونـخـبـةـ المـجـتمـعـ الدـولـيـ والمـالـيـ كـمـاـ يـصـفـونـ أـنـفـسـهـمـ (؟). وـقـدـ بـلـغـ الفـخـرـ وـالـاعـتـزـازـ بـيـنـةـ السـفـيـنةـ درـجـةـ كـبـيرـةـ منـ الصـلـفـ والـغـرـورـ فـسـمـوـهـاـ بـالـبـاـخـرـةـ الـتـيـ لـاـ تـقـهـرـ، فـلـقـدـ سـمـعـ أـحـدـ أـفـرـادـ طـاقـمـهـ يـتـشـدـقـ فـخـراـ أـمـامـ بـعـضـ الـمـسـافـرـينـ بـمـاـ تـرـجـمـتـهـ الـحـرـفـيـةـ (حتـىـ اللهـ نـفـسـهـ لـاـ يـسـتـطـعـ أـنـ يـغـرـقـ هـذـاـ الـمـرـكـبـ)ـ !ـ وـفـيـ الـيـوـمـ الثـالـثـ مـنـ سـيـرـهـ شـمـالـاـ فـيـ الـمـحـيـطـ الـأـطـلـسـيـ اـصـطـدـمـتـ بـجـبـلـ جـلـيـديـ عـائـمـ فـفـتـحـ فـيـهـ فـجـوـةـ بـطـوـلـ ٩٠ـ مـتـرـاـ، وـبـعـدـ سـاعـتـيـنـ وـرـبـعـ اـسـتـقـرـتـ الـبـاـخـرـةـ الـتـيـ لـاـ تـقـهـرـ وـالـجـبـلـ العـائـمـ مـنـ الـفـوـلـاذـ وـالـحـدـيدـ فـيـ قـرـ الـمـحـيـطـ مـعـ ١٥٠٤ـ مـنـ رـكـابـهـ، وـكـانـتـ بـحـمـولـهـ ٤٦ـ أـلـفـ طـنـ وـطـوـلـ ٢٤٦ـ مـتـرـاـ، عـلـمـاـ أـنـ تـحـذـيرـاـ مـسـبـقاـ قـدـ أـنـذـرـ الـمـسـؤـولـينـ بـوـجـودـ جـبـلـ جـلـيـدـ فـيـ طـرـيقـ مـسـارـهـ، إـلـاـ أـنـ صـلـفـ إـلـيـانـ وـغـرـورـهـ بـقـوـتـهـ مـنـعـهـ مـنـ أـخـذـ الـحـيـطـةـ إـلـىـ درـجـةـ أـنـ بـعـضـ الـمـسـافـرـينـ طـلـبـ مـتـهـكـماـ قـطـعاـ مـنـ جـلـ الـحـلـيـدـ بـعـدـ اـصـطـدـامـ سـفـيـتـهـمـ بـهـ لـيـضـعـوـهـاـ فـيـ كـوـوسـ شـرـابـهـمـ، اـعـتـقـادـاـ مـنـهـمـ، وـكـمـاـ قـيلـ لـهـمـ، بـأـنـ سـفـيـتـهـمـ لـاـ تـحـرـقـ وـلـاـ تـُغـرـقـ (١).

وـفـيـ التـعـبـيرـ بـقـوـلـهـ تـعـالـىـ :ـ (لـيـذـيـقـهـمـ بـعـضـ)ـ (٢)ـ مـاـ يـدـلـنـاـ عـلـىـ أـنـ رـحـمـةـ اللهـ سـيـقـتـ غـضـبـهـ فـيـ أـنـ اللهـ تـعـالـىـ سـيـذـيـقـ النـاسـ فـيـ الدـنـيـاـ عـذـابـاـ قـلـيـلاـ عـلـىـ أـفـعـالـهـمـ مـصـدـاـقاـ لـقـوـلـهـ تـعـالـىـ :ـ (وـلـوـ يـؤـلـمـهـ اللـهـ أـنـاسـ يـظـلـمـهـ مـاـ تـرـكـ عـلـيـهـاـ مـنـ دـأـبـهـ)ـ (٣)، وـهـذـاـ الـعـقـابـ الـدـنـيـوـيـ السـرـيعـ (وـلـعـمـهـ يـرـجـمـونـ)ـ (٤)ـ مـنـ الضـلـالـ إـلـىـ الرـشـدـ.

(١) انظر: الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١٣٤ - ١٣٥ .

(٢) سورة الروم: ٤١ .

(٣) سورة النحل: ٦١ .

(٤) سورة الروم: ٤١ .

## المبحث الخامس

### مصير البحار يوم القيمة

افتضلت حكمة الله أن لا يبقى شيء على حاله حياً أو جماداً في السماء أو في الأرض قال تعالى: ﴿يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ عَنِ الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ وَبَرَزَوا لِلَّهِ الْوَحِيدُ الْقَهَّار﴾<sup>(١)</sup>.

وهذه البحار المليئة بالماء لها أجل محدود تفني بعده وتزول قال تعالى: ﴿وَإِذَا أَلْحَارُ سُجْرَت﴾<sup>(٢)</sup>; أي «أوقدت فصارت ناراً تضرم»<sup>(٣)</sup>، ومعلوم أن الشيء إذا أُوقد فيه نشف ما فيه من الرطوبة، فحيثند لا يبقى في البحار قطرة من الماء<sup>(٤)</sup>.

ومعلوم أيضاً أن الماء يطفئ النار. ولكن الله بقدرته يجعل هذا الماء يستعمل ناراً وهذا ليس بالأمر الغريب على الله تعالى؛ فالله سبحانه وتعالى جعل ﴿مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا﴾<sup>(٥)</sup> وأخرج من السحاب برقاً وصواعق. قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُشَيِّعُ السَّحَابَ إِلَيْكُمْ \* وَيُسَيِّحُ الرَّعْدَ بِمَحَمِّدِهِ وَالْمَلَائِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرِسِّلُ الْصَّوَاعِقَ فَيُصَبِّبُ بِهَا مَنْ يَشَاء﴾<sup>(٦)</sup>.

أما عن كيفية اشتعال النار في الماء؛ فالعلم يثبت أن الماء «سائل شديد الثبات فهو

(١) سورة إبراهيم: ٤٨.

(٢) سورة التكوير: ٦.

(٣) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ٤٨٢.

وانظر الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الحادي والثلاثون - ص ٦٨.

(٤) انظر: المرجع السابق - الجزء الحادي والثلاثون - ص ٦٨.

(٥) سورة يس: ٨٠.

(٦) سورة الرعد: ١٢ - ١٣.

يتكون من اتحاد ذرات الأكسجين<sup>(١)</sup> والهيدروجين<sup>(٢)</sup>، ويحتاج إلى طاقة عالية ليتحقق هذا الاتحاد، ولكي يتحلل مرة أخرى فلا بد من قدر مماثل من الطاقة<sup>(٣)</sup> ولكن الله تعالى بقدرته جمع هذه الذرات وبقدرته أيضاً يفصل بينها: «ومن الممكن تحطيم إحدى هذه الذرات بفعل ضغط كهربائي من صاعقة مثلاً أو بفعل حرارة هائلة تندفع من باطن الأرض الملتهب عبر شق يحدثه انكسار في صخور القاع النارية، وهذه الذرات لها خاصية اشتعال سريع وشديد؛ فإذا حدث ذلك فإن المياه الموجودة في المحيطات والبحار والأنهار ستتحول جميعاً إلى نار هائلة وجحيم حيث تجف كلها في وقت قصير»<sup>(٤)</sup>. وإلى هذا ذهب عدد من العلماء والمفسرين كالسيد قطب فقال: «وتفجير البحار يتحمل أن يكون تفجير مائتها إلى عنصريه... وكذلك يتحمل أن يكون هو تفجير ذرات هذين الغازين كما يقع في تفجير القنابل الذرية والهيدروجينية اليوم»<sup>(٥)</sup>.

وأصبح من المعلوم أن باطن الأرض عبارة عن حمم بركانية مشتعلة<sup>(٦)</sup>، والدليل

(١) الأكسجين: غاز عديم اللون والطعم والرائحة، يذوب بقلة في الماء، وهو أقلق قليلاً من الهواء. والأكسجين: من أكثر العناصر إنتشاراً في الطبيعة فيحتوي الهواء الجوي على ٢١٪ بالحجم (أو ٢٢٪ بالوزن) من الأكسجين، ويحتوي الماء على ٨٨,٨١٪ بالوزن، كما تحتوي القشرة الأرضية على ٤٧,٣٪ من الأكسجين على صورة أكاسيد وأملاح أكسيجينية.

انظر: «طوبيا: د. سامي و د. عريان: نظير - الكيمياء العامة وغير العضوية (العناصر اللافلزية الشائعة)- ٣١٢ - ٣١٥ - الطبعة الثالثة ١٩٦٨ - دار المعرفة - مصر».

(٢) الهيدروجين: غاز عديم اللون والطعم والرائحة، وهو أخف العناصر، ويفوق جميع الغازات في سرعة إنتشاره واندفاعة، وإذا خلط الهيدروجين بالأكسجين بنسبة ٢: ١ ثم أشعل المخلوط فإنه يحترق بانفجار شديد ويحدث أيضاً هذا الانفجار في جميع المخالفات إذا تراوحت النسبة المئوية بالحجم للهيدروجين بين ٦ ، ٦٧ ، وتسمى تلك المخالفات بالمخالفات المتفجرة.

انظر: «طوبيا - الكيمياء العامة وغير العضوية - ص ١٠٧ - ٢٠٨».

(٣) ناصر - الكون والقرآن (مدارس عقلية وإيمانية) - ص ١٨٤.

(٤) قوش - الاكتشافات العلمية الحديثة ودلائلها في القرآن الكريم - ص ١٦٢.

وانظر: خضر - الطواهر الجغرافية بين العلم والقرآن - ص ٧٩.

(٥) سيد قطب - في ظلال القرآن الكريم - الجزء السادس - ص ٣٨٤٦ - ٣٨٤٧.

وانظر: هيتو - المعجزة الخالدة - ص ٢١٧.

(٦) البركان: «صخر تندفع من خلاله المواد المنصهرة والغازات المحبوسة في باطن الأرض إلى سطحها».

«تونى - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٧٨».

على ذلك الزلازل والبراكين المنتشرة في أصقاع الكرة الأرضية ومن ضمنها البحار والمحيطات التي تشكل الغالبية العظمى منها؛ فـ«منطقة الأخداد التي تطوق المحيط الهادئ هي مسرح أعنف الزلازل التي ترج كوكبنا الأرضي... فلا غرابة إذاً أن اشتهرت هذه المنطقة بلقبها الجيولوجي<sup>(١)</sup> (طوق النار)<sup>(٢)</sup>. أضف إلى ذلك أن في البحار والمحيطات «خمسة عشر ألف بركان بين مشتعل وبارد»<sup>(٣)</sup>.

ولما كان باطن الأرض حمماً بركانية وناراً ملتهبة، وأنه إذا جاءت الساعة تغيرت معالم الأرض وتبدل. قال تعالى: «يَوْمَ تُبَدِّلُ الْأَرْضُ عَنِ الْأَرْضِ»<sup>(٤)</sup>، فإذا حدث هذا وتمزقت الأرض وتشققت فحيثند يظهر ما في باطنها وتشتعل البحار ناراً.

وذهب عدد آخر من المفسرين والعلماء إلى أن تفجير البحار يكون بـ«فتح بعضها إلى بعض، فاختلط العذب بالمالح، وزال البرزخ الذي بينهما وصارت البحار بحراً واحداً»<sup>(٥)</sup> والله - سبحانه وتعالى - قد بين في كتابه الحكيم أن البحار لا تبعي على بعضها ولا يطغى مالحها على عذبها ولا عذبها على مالحها. قال تعالى: «يَنْهَا بَرْزَخٌ لَا يَعْجِزُ»<sup>(٦)</sup> وبين تعالى أيضاً في كتابه أن حواجز الأرض إذا جاء يوم القيمة ذهبت

(١) الجيولوجيا: «علم دراسة تركيب وتاريخ الأرض، وهو بذلك يشمل دراسة المواد التي تتألف منها الأرض والحركات التي تؤثر في هذه المواد والأشكال الناتجة عنها، وتوزيع صخور القشرة وتاريخ الأرض وما عليها من نبات وحيوانات خلال العصور المختلفة» توني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ١٧١.

(٢) كاون - البحار وما فيها - ص ١٧٤.

وقد ذهب الشيخ محمد عبده في تسجيل البحار: «اضرامها ناراً فإن ما في باطن الأرض يظهر إذ ذلك بشقها وتمزق طبقاتها العليا، أما الماء فيذهب عند ذلك بخاراً ولا يبقى في البحار إلا النار...».

«محمد عبده: - تفسير القرآن الكريم - جزء عم - ص ٣٣ - الطبعة الثانية - دار بن زيدون - بيروت».

(٣) الشريف - من علوم الأرض القرآنية - ص ١١٤.

(٤) سورة إبراهيم: ٤٨.

(٥) الزمخشري - الكشف - الجزء الرابع - ص ٧٠١.

وانظر: ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الرابع - ص ٤٨١.

- القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع عشر - ص ١٦٠.

- ابن العربي: محبي الدين - تفسير القرآن الكريم - الجزء الثاني - ص ٧٢٢. الطبعة الثانية - تحقيق: د. مصطفى غالب - دار الأندلس.

(٦) سورة الرحمن: ٢٠.

وسویت، ﴿وَسَأَلُوكَ عَنِ الْجَبَلِ فَقُلْتَ يَنිثُهَا رَبِّ نَسْفًا فِيَّدُرَّهَا قَاعًا صَفَصَقًا لَا تَرَى فِيهَا عَوْجًا وَلَا أَمْتًا﴾<sup>(١)</sup> وقد مر سابقا في المبحث الثالث من هذا الفصل أن الأرض لو كانت في مستوى واحد لا ترعرع فيها، لغطائها ماء البحر والمحيطات بخلاف سماكة ميلان فلا يستبعد إذاً أن تفجير البحر يكون بزوال البرازخ والجبال التي أوجدها الله تعالى فتصير الأرض عندها مستوية لا ترعرع فيها، ويعمها الماء قاطبة، ويختلط عذبها بمالحها وتبعي على بعضها.

وعليه فالآقوال في معنى تفجيرها وتسخيرها ثلاثة:

**القول الأول:** يكون بفصل ذرات المياه عن بعضها. فحيثند تشتعل البحر ناراً إلى هذا ذهب عدد من المفسرين والعلماء في العصر الحديث.

**القول الثاني:** يكون بإخراج البراكين النارية من باطن الأرض مخترقه اليابسة ومشعلة النار في البحر والمحيطات، والبراكين التي تحدث في أرجاء الكره الأرضية شاهد على ذلك «وقد أمكن تصوير هذه البراكين وقياس حرارة الماء الموضعية حول النار الخارجة من قاع البحر»<sup>(٢)</sup>.

**القول الثالث:** تفجير البحر وتسخيرها يكون بزوال البرازخ من بينها فيختلط بعضها بعض ويغطي بعضها على بعض. وتبقى هذه الآقوال محتملة كما أنها حالية من التناقض، وقد تفجر البحر بزوال البرازخ من بينها وتسجر فيها النار في آن واحد سواء كان بفصل ذرات الأكسجين عن الهيدروجين، أو بتفجير هذين الغازين؛ كتفجير القنابل الذرية والهيدروجينية، أو بأي طريقة أخرى أنى كانت.

على كل الأحوال فكل ما ورد في القرآن الكريم عن حال البحر يوم القيمة هو قوله تعالى: ﴿وَالْحَرِّ الْمَسْجُور﴾<sup>(٣)</sup> وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا أَلْحَارُ سُرْجَت﴾<sup>(٤)</sup> وقوله تعالى:

(١) سورة طه: ١٠٥ - ١٠٧.

(٢) أبو السعود - إعجازات حديثة علمية ورقمية - ص ٤٥.

وانظر القاسمي: محمد جمال الدين - تفسير القاسمي - المسمى محسن التأويل - الجزء السابع عشر - ص ٦٠٩٩٦ - الطبعة الأولى ١٣٨٠ هـ ١٩٦٠ م.

(٣) سورة الطور: ٦.

(٤) سورة التكوير: ٦.

**﴿وَإِذَا آتَيْتُمُ الْمُحَاجِرَ فُجِّرْتُهُ﴾<sup>(١)</sup> وان كيفية تسجير البحار وتفجيرها يبقى أمراً غبياً، وأن الله بقدرته يفجرها ويسجرها كما يريد ويشاء وتبقى هذه اجتهادات محتملة قدمنها المفسرون والعلماء.**

---

(١) سورة الانفطار: ٣.

## **الفصل الخامس: السحاب والسماء.**

ويشمل مبحثين:

**المبحث الأول :** الرياح والسحاب والإعجاز العلمي فيهما:

- الرياح والسحاب.

- إثارة السحاب.

- وظائف الرياح:

- تلقيح السحاب.

- تلقيح النبات.

- علاقة الجبال بنزلول الماء.

- أنواع السحب:

- السحب الركامية.

- السحب البساطي.

- السحاب العقيم.

- المطر الصناعي.

**المبحث الثاني :** الماء والسماء وعلاقتهما بطااعة الله تعالى:

- تمهيد.

- فتنة الماء.

- ثبات الماء على سطح الأرض.

- نزول الماء بقدر من السماء.

- ارتباط نزول الماء بالتقوى.

- الاستسقاء.

- الماء والصدقة.

- السحاب قد يكون رحمة وقد يكون عذاباً.

- مطر العذاب.



# المبحث الأول

## الرياح والسحاب والإعجاز العلمي فيهما

### الرياح والسحاب:

تلازم ذكر الرياح مع السحاب في عدد من آيات القرآن الكريم، وبين الرياح والسحاب ترابط؛ فكلاهما آية من آيات الله، قال تعالى: ﴿وَتَصْرِيفُ الرِّيحَ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَكُنْتُ لِقَوْمٍ يَعْقُلُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

والرياح هي التي تبشر بنزلول الغيث قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ﴾<sup>(٢)</sup>.

والرياح هي التي تحمل السحاب وتقله إلى حيث أراد الله تعالى. قال تعالى: ﴿حَتَّىٰ إِذَا أَفَلَتِ سَحَابًا فَقَالَ سُقْنَاهُ لِلَّهِ مَيِّتٌ﴾<sup>(٣)</sup>.

والرياح كالماء قد تكون رحمة، وقد تكون عذاباً؛ فقد أهلك الله بالريح أمما وأقواماً قال تعالى: ﴿وَفِي عَادٍ إِذَا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ مَا نَذَرُ مِنْ شَيْءٍ أَنْتَ عَيْنُهُ إِلَّا جَعَلْنَاهُ كَالْعَقِيمِ﴾<sup>(٤)</sup>، وقد أرسل الله على الأحزاب في غزوة الخندق ريناً شتت شملهم ومزقت أوصالهم. قال تعالى: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِينًا وَجْنَدًا لَمْ تَرَهَا﴾<sup>(٥)</sup>.

### إثارة السحاب ونزول الماء:

والأهمية الرياح والسحاب الذي ينزل منه الماء لم يجعل الله للخلق القدرة على التصرف بهما بل وكل أمرهما إليه سبحانه، وهذا ما أشارت إليه الآيات الكريمة في

(١) سورة البقرة: ١٦٤.

(٢) سورة الأعراف: ٥٧.

(٣) سورة الأعراف: ٥٧.

(٤) سورة الذاريات: ٤١ - ٤٢.

(٥) سورة الأحزاب: ٩.

قوله تعالى: «وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيحَ بُشِّرًا بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ وَأَنْزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا لِتُبَغْشِيَ بِهِ بَلَدَةَ مَيْتَنَا وَشَقِيقَهُ وَمَا خَلَقْنَا أَنْفَعًا وَأَنَّابِيَ كَثِيرًا»<sup>(١)</sup> لذلك إذا أراد الله أمراً هيأ أسبابه فإذا أراد إنزال الغيث أرسل الرياح.

قال تعالى: «وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيحَ فَتَبَرُّ سَحَابًا فَسَقَتْهُ إِلَى بَلَدِ مَيْتَنِ فَأَحْيَنَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ الْشُّورُ»<sup>(٢)</sup>.

ويلاحظ ومن خلال الآية الكريمة أن الله نسب إثارة السحاب إلى الرياح ونسب سوق السحاب لنفسه مع العلم بأن الله هو المتصرف بهما.

إذاً هناك فرق بين تكوين السحاب وبين توزيعه وسوقه إلى مكان الحاجة إليه؛ فالتكوين لا يحتاج إلا إلى تكثيف، وهذا يكفي فيه أن يحل البخار حيث يمكن أن يتکاثف سحاباً في الجو، والريح تفعل مثل هذا فيكون السحاب في أي مكان، لكن سوق السحاب بعد تكوينه وتوزيعه إلى حيث الناس والأنعام والزرع والشمار يحتاج إلى تقدير وتدبير، فمن طبيعة الرياح أن تحمل السحاب لكن ليس من طبيعتها أن تتجه بالماء إلى من يحتاجه، ولهذا نسب الله تعالى إثارة السحاب إلى الرياح ونسب سوقه إلى نفسه<sup>(٣)</sup>.

## وظائف الرياح:

### تلقيح السحاب<sup>(٤)</sup>:

قال تعالى: «وَأَرْسَلَنَا الرِّيحَ لِوَقْعَ فَأَنْزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاسْقَيْتُكُمُوهُ وَمَا أَنْشَأْتُ لَهُ بَخْرَزِينَ»<sup>(٥)</sup>. وبعد وصف الرياح بأنها لواقع جاء السياق القرآني مباشرة يتحدث عن نزول الماء و«أن قوله تعالى «فَأَنْزَلَنَا» يعني: فنجم عن هذا التلقيح؛ لأن الغاء هي فاء

(١) سورة الفرقان: ٤٨-٤٩.

(٢) سورة فاطر: ٩.

(٣) انظر: الغمراوي - الإسلام في عصر العلم - ٣٤٨.

(٤) اللقاح: اسم ماء الفحل من الإبل والخيل. وال الواقع من الرياح: التي تحمل الندى ثم تمجه في السحاب فإذا اجتمع في السحاب صار مطراً.

انظر: «ابن منظور: لسان العرب - الجزء الثاني - ص ٥٧٩ - ٥٨٢».

(٥) سورة الحجر: ٢٢.

السببية، والنتيجة هي نزول المطر أو الماء»<sup>(١)</sup>. والذي يؤكد ذلك أن القرآن الكريم وصف الريح التي لا تلتفح بأنها عقيم. قال تعالى: «وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الْرِّيحَ الْعَقِيمَ مَا نَذَرُ مِنْ شَيْءٍ أَتَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالْأَرْمَيْمِ»<sup>(٢)</sup>. ولقد سبق القرآن ركب العلم في كشف مثل هذه الحقائق؛ فالله يرسل الرياح فتلتفح السحاب وهو تعالى يؤلف بينه، وعادة يكون التاليف بين السالب والموجب «وببناء على هذا القانون كان من المفترض أن لا تتحدد سحاباتان في الجو إذا كانتا مشحونتين بشحنة واحدة، ويترتب على هذا أن لا يتراكم السحاب مما يؤدي إلى قلة الأمطار، ولكن الله بقدرته يسوق السحاب بواسطة الرياح ويؤلف بينه، ولو كان ذا شحنة واحدة متشابهة وعند ذلك تكبر السحابة وتتراكم بعضها فوق بعض حتى تصير كالجبال الشامخة»<sup>(٣)</sup>. « فإذا ما اتحدت هذه الشحنة الكهربائية الموجبة التي حملتها الرياح مع الشحنة الكهربائية الموجودة في الفضاء يتكون مجال كهربائي يكون السبب في تحويل البخار إلى قطرات دقيقة من الماء، ومن ثم تجتمع وتكبر شيئاً إلى أن تنقل وتنزل مطراً على الأرض»<sup>(٤)</sup>.

#### تلقيع النبات:

صحيح أن الآية الكريمة «وَأَرْسَلْنَا الْرِّيحَ لَرْفَعَ فَأَزْلَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً»<sup>(٥)</sup> أشارت إشارة واضحة إلى أن تلقيع السحاب سبب لنزول ماء السماء؛ ولكن الريح وكما ثبت علمياً تلقيع النبات أيضاً.

وقد كشف العلم أن أهم عوامل التلقيع: الهواء، إذ يلقيع النباتات البرية والبحرية، وقد كان القدماء لا يعلمون عن التلقيع شيئاً قبل أن يكتشفه العلم إلا التلقيع الصناعي، وهو نقل الزهور المذكورة إلى الزهور المؤنثة<sup>(٦)</sup>.

إن مثل هذه الاكتشافات العلمية الحديثة والتي سبقها القرآن الكريم؛ لدليل واضح على اعجاز القرآن الكريم، وعلى أن الإسلام دين عبادة وعلم وحضارة.

(١) الفندي - الله والكون - ص ١٧٦.

(٢) سورة الذاريات: ٤١ - ٤٢.

(٣) هيتو - المعجزة القرآنية - ص ٢١٠.

(٤) المرجع السابق - ص ٢١١.

(٥) سورة الحجر: ٢٢.

(٦) انظر: سليمان - القرآن والطب ص ٢٤ - ٢٦.

## علاقة الجبال بنزول الماء:

قال تعالى: «وَجَعَنَا فِيهَا رَوَسَى شَيْخَتْ وَأَنْتَنَكُرْ مَاهَ فُونَاتَ»<sup>(١)</sup>.

يلاحظ من خلال هذه الآية الكريمة أن بين نزول الماء العذب والجبال ترابطًا، فبعد ذكر الجبال الشامخة ذكر السياق القرآني للماء.

«لا شك أن الجبال الشامخات حين تعرضت هبوب الرياح المحملة بخار الماء تكون (مصيره للأمطار)؛ إذ تجبر الهواء الطلق على الارتفاع إلى أعلى فيرد ويتكاثف ويسقط مطرًا غزيرًا، مثال ذلك: ما يسقط على سلاسل جبال الأطلس في المغرب، وسلاسل جبال الألب في وسط أوروبا، وسلاسل الهملايا في آسيا، ومرتفعات غرب اسكنلند»<sup>(٢)</sup> وهذه الجبال وغيرها عندما تكون قممها مكسوة بالثلوج والجليد ويكون لها تأثير كبير في تكثيف الهواء وإنزال المطر أيضًا.

ثم أن الجبال لها علاقة في تصريف مياه الأمطار من خلال الأودية التي بجنباتها؛ فلو كانت اليابسة مستوية لا تعرج فيها فسيكون عندها سطح الأرض عرضة لاغراقه بالماء؛ خصوصاً عند غزارة الأمطار وبالتالي ستضطرر الحياة على سطح هذا الكوكب. إن ربط القرآن الكريم بين نزول الماء من السماء وبين الجبال فهو تأكيد آخر للإعجاز القرآني في كل وقت وحين.

## أنواع السحب:

### السحب الركامية:

قال تعالى: «أَلَّا تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُنْزِي سَحَابًا ثُمَّ يَوْلِفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رَكَاماً فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلَلِهِ، وَيَنْزِلُ مِنْ أَسْمَاءٍ مِنْ جَبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَّ وَفَيْضَيْبَرِّ لِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَنْ مَنْ يَشَاءُ يَكَادُ سَنَانَ بَرْقِهِ يَدْهُبُ بِالْأَبْصَرِ»<sup>(٣)</sup>.

يزجي: يسوق ومنه البضاعة المزجاة. والركام: المترافق بعضه فوق بعض.

(١) سورة المرسلات: ٢٧.

(٢) خضر - الظواهر الجغرافية بين العلم والقرآن - ص ٢٤.

(٣) سورة النور: ٤٣.

والودق : المطر<sup>(١)</sup>.

تشير الآية الكريمة إلى الترابط بين السحب الركامي الذي كالجبال وبين البرد وقد ثبت علمياً أن «السحب الركامية هي النوع الهام من السحاب؛ لأنها قد تمتد رأساً عبر ١٥ أو ٢٠ كيلو متراً، فتصل إلى طبقات من الجو باردة جداً تنخفض فيها درجة الحرارة إلى ٦٠ و ٧٠ درجة مئوية تحت الصفر وبذلك يتكون البرد في أعلى السحب»<sup>(٢)</sup>.

وفي الآية الكريمة ترابط بين البرد وحدوث البرق؛ فالضمير هنا يعود في الكلمة برقه على البرد؛ والبرق لا يحدث إلا في المزن الركامي<sup>(٣)</sup>. هذه الحقيقة العلمية التي جاء بها العلم الحديث ضمنها كتاب الله قبل ألف وأربعين عاماً من الزمان.

إضافة لذلك فقد وصفت الآية الكريمة البرق في شدة لمعانه أنه يكاد يذهب الأ بصار؛ والعلم يقول: «إن من أظهر أضرار البرق الإصابة بالعمى المؤقت، وأكثر من يتعرض لهذا هم الطيارون، خصوصاً عند تحليقهم داخل السحب الركامية، وقد يتكرر حدوث البرق ليصل إلى ٤٠ تفريغة في الدقيقة الواحدة»<sup>(٤)</sup>. «وينجم عن فقد البصر هذا أضرار بلغة تشكل خطراً حقيقياً على أعمال الطيران وسط العواصف الرعدية»<sup>(٥)</sup>. قال تعالى: «يَكَادُ سَنَا يَرْقُو، يَذْهَبُ بِالْأَبْصَرِ»<sup>(٦)</sup>.

### السحب البساطي :

قال تعالى: «وَاللَّهُ الَّذِي يُرِسِّلُ الرِّيحَ فَتَبْرُدُ سَحَابًا فَيَسْطُلُ فِي السَّمَاءِ كَفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسْفًا فَتَرَى الْوَدَقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ فَإِذَا آصَابَ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُرِّبَ سَبَّرُوا وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنْزَلَ عَلَيْهِمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمْ يُبَلِّسُوكَافَنُظُرُ إِلَى أَعْيُنِ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفَ يَتَجَوَّلُ الْأَرْضَ بَعْدَ

(١) انظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٢٣٨-٢٣٩.

(٢) الفندي - الله والكون - ص ١٥٠.

(٣) انظر: الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٥٢٦.

(٤) انظر: الفندي - الله والكون - ص ١٥٨.

(٥) الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٥٢٦.

(٦) سورة النور: ٤٣. السنّا: «ضوء البرق».

«الجوهرى - الصحاح - الجزء السادس - ص ٢٣٨٣».

مَوْهِيًّا إِنَّ ذَلِكَ لَمُنْتَهِي الْمَوْقِعٌ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَقٍّ وَفَدِيرٍ<sup>(١)</sup>.

﴿فِيَسْطَلُهُ﴾ متصلةً تارة، ﴿وَيَجْعَلُهُ كَسْفًا﴾؛ أي يجعله قطعاً تارة أخرى<sup>(٢)</sup>.

وبما أن هذا النوع من السحب لا ينمو بالاتجاه الرأسي كالسحب الركامية؛ بل بالاتجاه البساطي فلا برد إذاً ولا برق؛ بل ودُق. وهذا ما يلاحظ من خلال السياق القرآني عندما فرق بين السحب الركامي والسحب البساطي، وهذه الحقيقة العلمية الحديثة كان القرآن الكريم هو الأسبق في إثباتها.

### السحب العقيم:

فرق القرآن الكريم بين السحب الذي يمطر والسحب الذي لا يمطر. ويقرر القرآن الكريم أنه لا بد لكي تجود السحب بالماء من رياح تحمل بخار الماء اللازم لتكوين الماء النازل، أما إذا كان الهواء عقيماً جافاً فلا ماء ينزل، وهذا يعني أن الرياح إذا كانت جافة مصفرة فلا سبيل إلى الهطول، قال تعالى: ﴿وَلَئِنْ أَرْسَلْنَا رِيشًا فَرَأَوْهُ مُضْفَرًا لَظَلَّوْا مِنْ بَعْدِهِ يَكْفُرُونَ﴾<sup>(٣) (٤)</sup>.

### المطر الصناعي:

حاول الإنسان جاهداً إنزال المطر الصناعي بعصر السحب المسيطرة أو القابلة للامطار، وذلك بتوليد حالات من فوق التشيع بعدة طرق منها: قذف بلورات من الثلج الجاف مباشرةً بواسطة الطائرات على أعلى السحب الركامية فتهبط هذه البلورات إلى أسفل السحب أو أعلىها، فلا تثبت هذه النقط أن تنمو وتنقسم ويكون من نتائجها زيادة كميات الأمطار، وقد أجريت في الباكستان تجارب لإنزال المطر، وقادمت اللجنة الفنية الإستشارية في الولايات المتحدة عام ١٩٥٣م بإحصاء معظم التجارب وأعدت تقريراً يبيّن فيه: أن الآمال البراقة التي ظهرت في بعض تجارب المستغلين بالمطر الصناعي لا تبشر بالوصول إلى نتائج مؤكدة<sup>(٥)</sup>.

(١) سورة الروم: ٤٨ - ٥٠.

(٢) انظر: الزمخشري - الكشاف - الجزء الثالث - ص ٤٦٩.

(٣) سورة الروم: ٥١.

(٤) انظر: الفتندي - الله والكون - ص ١٧٤-١٧٥.

(٥) انظر: الفتندي - الله والكون - ص ١٧٩-١٨١.

ومهما تقدم الإنسان في العلم فإنه لن يستطيع أن ينزل مطراً من السماء كما توقع وأراد، لقد أجريت هذه التجارب على سحب تألفت في السماء، والذي ألف بينها هو الله وليس الإنسان، ومع ذلك عجز الإنسان عن إزالة المطر منها والماء موجود فيها، وإن نجاحه بعصرها بقي محدوداً، والله تعالى يقول: ﴿أَفَرَبِّيْتُمُ الْمَاءَ الَّذِي شَرَوْنَ أَنْشَمْ أَنْزَلْتُمُهُ مِنَ الْمَرْدَأِ أَمْ تَحْنُنُ الْمَرْزِقَوْنَ﴾<sup>(١)</sup>.

---

(١) سورة الواقعة: ٦٨-٦٩.

## المبحث الثاني الماء والسماء وعلاقتهما بطاعة الله

تمہید

رغم أن ثلاثة أرباع الكرة الأرضية مغطى بالماء إلا أنه لا غنى للكائنات الحية عن ماء السحاب الذي ينزل طهوراً «وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا \* لِتُعْجِيَ بِهِ بَلْدَةً مَيْتَأً وَتُسْقِيَهُ مَيْتًا حَلَقَنَا أَعْنَانَهُ وَأَنَاسَى كَثِيرًا»<sup>(١)</sup>. وهو ينزل كذلك عذباً فراتاً سائغاً للشاربين «أَفَرَبَتِ الْمَاءُ الَّذِي تَشَبُّونَ إِنَّمَا أَنْزَلْنَاهُ مِنَ الْمُرْزَنَ أَمْ مَنْ هُنَّ الْمُنْزَلُونَ لَوْ شَاءَ جَعَلْنَاهُ أَبْيَاجًا فَلَوْلَا تَشَكُّرُونَ»<sup>(٢)</sup>.

الأجاج: «شديد الملوحة مع حرارة»<sup>(٣)</sup>.

اقضت حكمة الله أن ترتبط الحياة بالماء ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(٤)</sup> واقتضت حكمته أيضاً أن يرتبط هذا الماء بطاعة الله عزّ وجلّ، وبرز هذا واضحاً في عدد من الآيات القرآنية الكريمة؛ فقد رحم الله بالماء أمماً وعدّب به آخرين؛ ففي الماء أغرق الله فرعون، ومن الماء نجى الله موسى وصحابه، وبالماء يحدث الرّحاء ويعم الخير، وبالماء أيضاً تحدث الفيضانات التي تهلك الحرث والنسل. فالماء إذًا ينزل علينا من خزائن الله التي لا تندد بقدر لا يزيد فيغرق ولا ينقص فلا يفي بال الحاجة ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً يُقْدَرُ﴾<sup>(٥)</sup>، وليس الماء فحسب الذي ينزل بقدر قال تعالى: ﴿وَلَنِ مَنْ شَاءُ إِلَّا عِنْدَنَا خَرَائِمُهُ وَمَا نَنْزِلُهُ إِلَّا بِقَدْرٍ مَعْلُومٍ﴾<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة الفرقان: ٤٨ - ٤٩.

(٢) سورة الواقعة: ٦٨-٧٠.

(٣) حجازي: د. محمد محمود - التفسير الواضح - الجزء التاسع عشر - ص ٢٨ - الطبعة الرابعة -  
١٣٨٨-١٩٦٨ - مطبعة الإستقلال الكبرى القاهرة.

(٤) سورة الأنبياء: ٣٠.

(٥) سورة المؤمنون: ١٨.

(٦) سورة الحجّ : ٢١.

فتنة الماء:

قال تعالى: «وَالَّذِي أَسْتَقْمَعَ عَلَى الْطَّرِيقَةِ لَا سَقَنَهُمْ مَأْمَةٌ عَدْقًا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ»<sup>(١)</sup>.

العدق: «المطر الكثير العام»<sup>(٢)</sup>.

وضرب الماء الغدق الكثير لذلك مثلاً، لأن الخير والرزق كله بالمطر يكون، فأقيم مقامه<sup>(٣)</sup>.

قال عمر بن الخطاب - رضي الله عنه -: «أينما كان الماء كان المال، وأينما كان المال كانت الفتنة»<sup>(٤)</sup>؛ فالماء الكثير قد يقود الإنسان إلى الشكر والاعتراف لله بإياعه على خلقه، وقد يكون وبالاً يقود الإنسان إلى الجحود والتكران قال تعالى: «فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحَنَّا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَوْرٍ»<sup>(٥)</sup>.

وهذا يعني أن نزول الماء من السماء قد يكون فتنة واستدرجًا لأهل الأرض إذا أصرّوا على كفرهم وتمرّدتهم على الحق، فيكون معنى الآية الكريمة «وأن لو استقام الجن الذين استمعوا على طريقتهم التي كانوا عليها قبل الاستماع ولم ينتقلوا عنها إلى الإسلام لوسعنوا عليهم الرزق مستدرجين لهم؛ لنفتتهم فيه لتكون النعمة سبباً في اتباعهم شهواتهم ووقعهم في الفتنة وازيدادهم إثماً؛ أو لنعذبهم في كفران النعمة»<sup>(٦)</sup>. فقد يعطي الله المال والخيرات أمماً وأقواماً رغم بعدهم عن دين الله ومنهجه.

فما تنعم به أوروبا وأمريكا وغيرهما من الدول الكافرة من مياه وأمطار وجنات وأنهار إنما هو استدرج لهم يعذبهم الله به؛ «وَلَا يَخْسِبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّا نَنْهَا هُنَّ حَيْرٌ لِأَنَّفُسِهِمْ إِنَّا نَنْهَا هُنَّ لِيَرَدُوا إِلَيْنَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ»<sup>(٧)</sup>؛ وهذا إبراهيم - عليه السلام -

(١) سورة الجن: ١٦-١٧.

(٢) ابن منظور - لسان العرب - الجزء العاشر - ص ٢٨٢.

وانظر: الراغب الأصفهاني - المفردات - ص ٣٦٠.

(٣) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء التاسع عشر - ص ١٣.

(٤) المرجع السابق - الجزء التاسع عشر - ص ١٣.

وانظر: الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ٣٨٩.

(٥) سورة الأنعام: ٤٤.

(٦) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٦١٦.

(٧) سورة آل عمران: ١٧٨.

عندما أسكن ذريته بواد غير ذي زرع دعا ربّه ليرزق المؤمنين منهم قائلاً:

﴿وَأَرْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ النَّمَاءِ مَمَّا مَأْمَنَ وَنَهِمَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَفَرَ فَأُمْتَدِعُ قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرْهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَنِسْنَ الْعَصِيرِ﴾<sup>(١)</sup>.

إنّبقاء الماء على سطح الأرض عذباً كان أو مالحاً وعدم نفاذة إلى باطن الأرض لهو أمر في غاية الدقة والحكمة لم يكن صدفة أو عبثاً. قال تعالى: ﴿فَلَمَّا رَأَيْتُمْ إِنَّ أَنْبَيَّ مَاءً مَّا تَكُونُ عَوْرَةً فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَّعِينٍ﴾<sup>(٢)</sup>. غوراً: «غائراً ذاهباً في الأرض»<sup>(٣)</sup>.

ماء معين: «ماء جار ظاهر تراه العيون»<sup>(٤)</sup>.

فلو قدر الله تعالى لهذا الماء أن يغور إلى باطن الأرض فعندها «لا ينال بالفؤوس الحداد، ولا السواعد الشداد، والغائر عكس النابع؛ ولهذا قال: ﴿فَمَنْ يَأْتِيكُمْ بِمَاءٍ مَّعِينٍ﴾؛ أي «نابع سائع على وجه الأرض»<sup>(٥)</sup>.

نعم لو قدر الله تعالى لهذا الماء الجاري على سطح الأرض أن يغور إلى أعماق الأرض لأصاب الخلل الكائنات الحية واستحالـت الحياة عند ذلك. قال تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُمْ يَنْبَغِيَ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يَخْرُجُ بِهِ زَرْعًا مُخْتَلِفًا أَلوَانُهُمْ ثُمَّ يَهْبِطُ فَتَرَهُمْ مُصْكِرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُمْ حُطَمَّاً إِنَّ فِي ذَلِكَ لِذَكْرٍ لِأُولَئِكَ الْأَلْئَبِ﴾<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة البقرة: ١٢٦.

(٢) سورة الملك: ٣٠.

(٣) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٥٧١.

واصطلاح الغور: يطلق عادة للدلالة على الأعمق السحيقة بوجه عام؛ إلا أن الغور في التحديد العلمي هو ذلك الإقليم الذي يمتد لعمق ٢٠٠٠ قامة أو أكثر في المحيطات حيث أن أشعة الشمس لا تصل إلى مثل هذه الأعمق ولذلك يخيم الظلام. والحياة النباتية في حكم العدم، وطعام الحيوانات في هذه الأعمق هو من المواد العضوية المختلفة التي تهبط من سطح الماء إلى أسفل.

انظر: «توني - معجم المصطلحات الجغرافية - ص ٣٦٥».

(٤) القرطبي الجامع لاحكام القرآن - الجزء الثامن عشر - ص ١٤٥.

(٥) ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الرابع - ص ٤٠٠.

(٦) سورة الزمر: ٢١.

نزول الماء من السماء بقدر:

قال تعالى: «وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَمَّا يُقْدِرُ فَاسْكَنَتْهُ فِي الْأَرْضِ وَنَزَّلْنَا عَلَى ذَهَابِ يَهُودَ لِقَدَرِ رُونَةٍ»<sup>(١)</sup>.

إنَّ من أعظم النعم والمنفَع علينا نزول الماء بقدر، فلو زاد عن مقدار الحاجة لخرب ودم وأهلك ولو نقص كذلك لتأثرت الزروع والثمار، وتتأثرت بذلك كل الكائنات الأخرى.

فالأرض التي تحتاج ماءً كثيراً لزرعها ولا تحتمل طبيعتها إنزال المطر عليها يسوق الله إليها الماء من بلاد أخرى؛ كما في أرض مصر؛ حيث يسوق الله إليها ماء النيل من بلاد الحبشة حاملاً معه الطين فيسقي الأرض ويبقى الطين على أرضهم ليزرعوا فيه؛ لأنَّ أرضهم سباح يغلب عليها الرمال<sup>(٢)</sup>.

ارتباط نزول الماء بالتقوى:

قال تعالى: «وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَىٰ مَاءَتُوا وَأَنْقَوْا لَفَنَحَنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ»<sup>(٣)</sup>.

البركات هنا: «يعني المطر من السماء، والنبات من الأرض. وأصل البركة المواطبة على الشيء؛ أي تابعنا عليهم المطر والنبات ورفعنا عنهم القحط والجدب»<sup>(٤)</sup>.

ترتبط الآية الكريمة بين التقوى وبين نزول البركات من السماء وخروجها من الأرض؛ فهي البركات وليس الرزق؛ لأنَّ الرزق أحياناً قد يخلو من البركة. وعندما

(١) سورة المؤمنون: ١٨.

(٢) انظر: ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الثالث - ص ٢٤٢.

(٣) سورة الأعراف: ٩٦.

(٤) البغوي: أبو محمد الحسين بن مسعود الفراء الشافعي - تفسير البغوي المسمى: معالم التنزيل - الجزء الثاني - ص ١٨٣ إعداد وتحقيق: خالد عبد الرحمن العك. ومروان سوار - الطبعة الأولى ١٤٠٦-١٩٨٦ - دار المعرفة - بيروت.

وانظر: القمي: محمد بن محمد رضا - تفسير الدقائق وبحر الغرائب - الجزء الخامس - ص ١٤١ - تحقيق حسين ركاхи - الطبعة الأولى ١٤١١ هـ ١٩٩٠ م - مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي - طهران.

تكون أفعال العباد حسنة فإن السماء والأرض تخرجان أحسن ما عندهما من الخير الذي تصاحبه البركات «بكل أنواعها وألوانها، وبكل صورها وأشكالها ما يعهده الناس وما يتخيّله، وما لم يتهيأ لهم في روائع ولا خيال»<sup>(١)</sup>.

والصورة المقابلة لعمل الخير هو عمل الشر، فعندما تنتشر المنكرات والمعاصي ويصد الناس عن دين الله تعالى فإن البركات من السماء والأرض ترتفع ليحل محلها الجوع المقرن بالخوف. قال تعالى: «وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرِيَّةً كَانَتْ إِمَامَةً مُطَمَّنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَعِدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِإِنْعَمْ اللَّهِ فَأَذَّاهَا اللَّهُ لِيَسَ الْجُوعُ وَالْخَوْفُ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ»<sup>(٢)</sup>.

#### الماء والاستغفار:

قال تعالى: «فَقُلْتُ أَسْتَغْفِرُ رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا يُرْسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدَارًا \* وَيُمَدِّدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَيْنَ وَجْهِكُمْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَمْعَلُ لَكُمْ أَنْهَارًا»<sup>(٣)</sup>.  
مداراً: «غزيراً متابعاً»<sup>(٤)</sup>.

ولما كان الماء أصل الخيرات؛ منه تكون الأموال وتخرج الجنات وتجري الأنهار  
كان أول نتائج الاستغفار نزول الماء من السماء.

شكا رجل إلى الحسن<sup>(٥)</sup> العجوبي فقال له: استغفر الله، وشكا إليه آخر جفاف

(١) سيد قطب - في ظلال القرآن - الجزء الثالث - ص ٥٨٧-٥٨٨.

(٢) سورة النحل: ١١٢.

(٣) سورة نوح: ١٠- ١٢.

(٤) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثامن عشر - ص ١٩٥.

(٥) الحسن البصري: (٣٣ - ١١٠ هـ).

هو: أبو سعيد الحسن البصري كان من سادات التابعين، جمع الحسن كل فن من علم ورده وورع وعبادة. أبوه مولى زيد بن ثابت الأنباري، وأمه صبرة مولاة أم سلمة زوج النبي - عليه الصلاة والسلام -. نشأ الحسن بواد القرى وكان من أجمل أهل البصرة، ولد بالمدينة وتوفي بالبصرة. قال حميد الطويل: توفي الحسن عشية الخميس، وأصبحنا يوم الجمعة فرغنا من أمره وحملناه بعد صلاة الجمعة ودفنه، فتبع الناس كلهم جنازته واستغلوا به، فلم تقم صلاة المصر بالجامع ولا أعلم أنها تركت منذ كان الإسلام إلا يومئذ؛ لأنهم تبعوا كلهم جنازته حتى لم يبن بالمسجد من يصلي العصر.

انظر: «ابن خلkan - وفيات الأعيان - الجزء الثاني - ص ٦٩-٧٢».

- «الذهبي - سير أعلام النبلاء - الجزء الرابع - ص ٥٦٣-٥٦٥».

بستانه . فقال : استغفر الله ، وشكرا آخر الفقر ، فقال : استغفر الله ، وقال آخر : ادع الله أن يرزقني ولداً فقال له : استغفر الله ، فسألوه عن ذلك ، فقال : ما قلت من عندي شيئاً ؛ إن الله تعالى يقول : ﴿فَقُلْتُ أَسْتَغْفِرُ رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا ﴾١٦ يُرسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَذَرَارًا ﴿١٧ وَيَمْدُدُكُمْ بِأَمَوَالٍ وَبَيْنَ وَيَحْمِلُ لَكُمْ جَهَنَّمْ وَيَجْعَلُ لَكُمْ أَنْهَارًا﴾١٨ .

### الاستسقاء :

لقد علم رسول الله - عليه الصلاة والسلام - أمره أن يتوجهوا بحوائجهم إلى الله تعالى ، ولما كان الماء أهم الحاجات وأنفعها شرعت صلاة الاستسقاء والدعاء فيها ، فليس بين العبد وربه حجاب .

عن أنسٍ (٣) بن مالك (أن رجلاً دخل المسجد يوم جمعة من باب كان نحو دار القضاء ورسول الله - ﷺ - قائم يخطب ، فاستقبل رسولا الله - ﷺ - قائماً ، ثم قال : يا رسول الله ، هلكت الأموال وانقطعت السبل ، فادع الله يغاثنا ، قال : فرفع رسول الله - ﷺ - يديه ثم قال : «اللهم ! أغاثنا اللهم ! أغاثنا اللهم !» قال أنس : ولا والله أبداً نرى في السماء من سحاب ولا فرعة (٤) ، وما يبتنا وبين سلع (٥) من بيته ولا دار ، قال : فطلقت من ورائي سحابة مثل الترس ، فلما توسطت السماء انتشرت ، ثم امطرت ، قال : فلا والله ما رأينا الشمس سبتنا ، قال : ثم دخل رجل من ذلك الباب في الجمعة المُقبلة ورسول الله - ﷺ - قائم يخطب ، فاستقبله قائماً ، فقال : يا رسول الله هلكت الأموال وانقطعت السبل فادع الله يمسكها عنا ، قال : فرفع رسول الله - صلى الله عليه وسلم

(١) سورة نوح : ١٠-١٢.

(٢) انظر : القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثامن عشر - ص ١٩٦ .

(٣) أنس بن مالك : (١٠ ق. هـ = ٩٣٦ - ٦١٢ م).

هو أنس بن مالك بن النضر بن ضميس الخزرجي الأنباري ، أبو ثيامة ، صاحب رسول الله - ﷺ - وخادمه ، روى عنه رجال الحديث ٢٢٦ حدثاً ، مولده بالمدينة ، وأسلم صغيراً ، وخدم الرسول - عليه الصلاة والسلام - إلى أن قبض ، ثم رحل إلى دمشق ومنها إلى البصرة ومات فيها . وهو آخر من مات في البصرة من الصحابة . انظر : «الزركلي - الأعلام - الجزء الثاني - ص ٢٤-٢٥ .

(٤) قزعة : قطعة السحاب .

(٥) سلع : جبل بقرب المدينة .

انظر : «النووي - شرح صحيح مسلم - الجزء السادس - ص ٤٣٢ .»

- يَدِيهِ ثُمَّ قَالَ: «اللَّهُمَّ حَوْالِنَا وَلَا عَلَيْنَا، اللَّهُمَّ عَلَى الْأَكَامِ<sup>(١)</sup> وَالظَّرَابِ<sup>(٢)</sup>، وَبَطْوُنِ  
الْأُودِيَةِ وَمَنَابِتِ الشَّجَرِ» فَانْقَلَعَتْ وَخَرَجْنَا نَمْشِي فِي الشَّمْسِ<sup>(٣)</sup>.  
الماء والصدقة:

الصدقة وطيب المطعم والعمل الصالح بكل أشكاله وصوره سبب لنزول الغيث من السماء، رحمة لا عذاباً.

عَنِ النَّبِيِّ - ﷺ - قَالَ: «بَيْنَا رَجُلٌ يَفْلَأُ مِنَ الْأَرْضِ، فَسَمِعَ صَوْتًا فِي سَحَابَةِ اسْتِ  
حَدِيقَةِ فُلَانِ، فَتَنَحَّى ذَلِكَ السَّحَابُ، فَأَفْرَغَ مَاءً فِي حَرَّةٍ<sup>(٤)</sup> فَإِذَا شَرْجَةٌ<sup>(٥)</sup> مِنْ تِلْكَ  
الشَّرَاجِ قَدِ اسْتَوْعَبَتْ ذَلِكَ الْمَاءُ كُلَّهُ، فَتَبَعَّمَ الْمَاءُ، فَإِذَا رَجُلٌ قَائِمٌ فِي حَدِيقَتِهِ يُحَوِّلُ  
الْمَاءَ بِسُسْحَاتِهِ، فَقَالَ لَهُ: يَا عَبْدَ اللَّهِ، مَا اسْمُكَ؟ قَالَ: فُلَانٌ لِلِّا سَمْ الَّذِي سَمِعَ فِي  
السَّحَابَةِ. فَقَالَ لَهُ: يَا عَبْدَ اللَّهِ، لَمْ تَسْأَلْنِي عَنِ اسْمِي؟ فَقَالَ: إِنِّي سَمِعْتُ صَوْتًا فِي  
السَّحَابَ الَّذِي هَذَا مَاؤُهُ يَقُولُ: اسْتِ حَدِيقَةِ فُلَانِ لِاسْمِكَ، فَمَا تَصْنَعُ فِيهَا؟ قَالَ: أَمَا إِذْ  
قُلْتَ هَذَا فَإِنِّي أَنْظُرُ إِلَيْ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا؛ فَأَتَصَدِّقُ بِشَيْءِهِ، وَأَكُلُّ أَنَا وَعِيَالِي ثُلَثَا، وَأَرْدُ فِيهَا  
ثُلَثَةَ<sup>(٦)</sup>.

السحاب: قد يكون رحمة وقد يكون عذاباً.

عندما تتألف السحب في السماء يرى أحيانا برق ولمعان، فيحصل بهذا خوف وطعم، خوف من أن يكون هذا السحاب يحمل معه العذاب، وطعم في نزول الغيث

(١) الأكام: المناطق المرتفعة والعلية.

انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء الثاني عشر - ص ٥٣٠.

(٢) الظراب: الروابي الصغار. الضراب (بالضاد): الأودية التي يكون فيها الشجر.

انظر: ابن منظور - لسان العرب - الجزء الأول - ص ٥٤٩ و ٥٦٩.

(٣) رواه البخاري (صحيف البخاري) - كتاب الاستسقاء - باب الاستسقاء في المسجد الجامع -  
حديث رقم ١٠١٣) ورواه مسلم واللهظ له (النووي) - شرح صحيح مسلم - كتاب صلاة  
الاستسقاء - باب الدعاء في الاستسقاء - حدث رقم: ١/٨-٢٠٧٥ - الجزء السادس - ص  
٤٣١ - ٤٣٣.

(٤) الحرّة: «الارض ملبسة حجارة سوداء».

«النووي» - صحيح مسلم - الجزء الثامن عشر - ص ٣١٥.

(٥) شرح الوادي منفسحة، والجمع أشراج. «الجوهري» الجزء الأول - ص ٤٢٣.

(٦) رواه مسلم (النووي) - صحيح مسلم - كتاب الزهد - باب: الصدقة في المساكين - حدث رقم:  
١/٤٥-٧٣٩٨ - الجزء الثامن عشر - ص ٣١٥).

الذي هو حياة الأبدان ونماء الحيوان. قال تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرَقَ حَوْلًا وَطَعَمًا وَيُنَشِّئُ السَّحَابَ إِلَقَالًا وَيُسَيِّجُ الرَّعْدَ بِحَمْدِهِ، وَالْمَلَائِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ، وَيَرْسِلُ الْعَصَوْعَقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءُ﴾<sup>(١)</sup> وقد كان رسول الله - ﷺ - عندما يرى السحاب يتاثر ويظهر ذلك على وجهه. عن عائشة رضي الله عنها زوج النبي ﷺ قالت: (ما رأيت رسول الله ﷺ ضاحكاً حتى أرني منه لهواه وإنما كان يتسمّ) قالت: وَكَانَ إِذَا رَأَى غَيْمًا أَوْ رِيحًا عُرِفَ فِي وَجْهِهِ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأُوا الْغَيْمَ فَرَحُوا رَجَاءً أَنْ يَكُونَ فِيهِ الْمَطْرُ وَإِذَا رَأَيْتُهُ عُرِفَ فِي وَجْهِكَ الْكَرَاهِيَّةُ فَقَالَ يَا عَائِشَةً مَا يُؤْمِنُنِي أَنْ يَكُونَ فِيهِ عَذَابٌ عُدُّبٌ قَوْمٌ بِالرَّيْحِ وَقَدْ رَأَى قَوْمُ الْعَذَابِ فَقَالُوا هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا)<sup>(٢)</sup>.

### مطر العذاب:

تنوع مطر السماء، فقد تمطر ماء يكون رحمة تارة ويكون عذاباً تارة أخرى ، ولكن قد تمطر حجارة لا تكون إلا عذاباً، فقد عذب الله بمطر السماء أمما وأقواما؛ ك أصحاب الفيل الذين أرسل الله عليهم طيراً أبابيل<sup>(٣)</sup>، قال تعالى: ﴿تَرَمِيمٍ بِحَجَارَقٍ مِنْ سِجِيلٍ فَقَعَلُهُمْ كَعَصِيفٍ مَأْكُولٍ﴾<sup>(٤)</sup>. وقوم لوط عليه السلام. قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَى الْقَرْيَةِ الَّتِي أُنْطَرَتْ مَطَرَ السَّوْءِ أَفَلَمْ يَكُونُوا يَرَوْنَهَا بَلْ كَانُوا لَا يَرْجُونَ نُشُورًا﴾<sup>(٥)</sup>. والقرية هنا هي قرية قوم لوط، والذين أتوا عليها هم مشركون مكة ومطرسوء، الحجارة التي أمطروا بها، وكانت قريش في تجارتها إلى الشام تمر بمدائن قوم لوط<sup>(٦)</sup>.

(١) سورة الرعد: ١٢ - ١٣ .

(٢) رواه البخاري: ( الصحيح البخاري - كتاب التفسير - باب فلما رأوه عارضاً مستقبل أول ديتهم قالوا هذا عارض مطربنا - حديث رقم: ٤٨٢٩ - ص ٩٤٨).

ورواه مسلم واللفظ له: (النبوبي - صحيح مسلم - كتاب صلاة الاستسقاء - باب التعوذ عند رؤية الريح والغيم، والفرح بالمطر حديث رقم: ٢٠٨٣ / ٣ - الجزء السادس - ص ٤٣٦ - ٤٣٧).

(٣) أبابيل: «جماعات جمع إباليه وهي الحزمة الكثيرة شبهت بها الجماعة من الطير في تضامنها». «البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٦٢٣».

(٤) سورة الفيل: ٤-٥. وحجارة من سجيل: أي من طين طبخت بنار جهنم. والعصف المأكل هو ورق الزرع الذي أكلته الدواب.

«القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء العشرون- ص ١٣٥».

(٥) سورة الفرقان: ٤٠.

(٦) انظر القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الثالث عشر - ص ٢٥.

ومع كل هذا المشاهد منه والمحسوس، لم يتعظ كفار مكة ولم يرجعوا عن عيدهم وضلالهم، فزادوا في جحودهم ونكرانهم حتى طلبوا دليلاً على صدق الرسول قائلين: ﴿اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوْ أَثْبِتْنَا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ﴾<sup>(١)</sup>.

---

(١) سورة الأنفال: ٣٢.

## **الفصل السادس: الماء يوم القيمة.**

ويشتمل على مباحثين:

**المبحث الأول : الماء في الجنة:**

- انهار الجنة.
- منبع أنهار الجنة.
- نهر الكوثر.
- عيون الجنة.
- شراب أهل الجنّة.

**المبحث الثاني : الماء في النار:**

- استغاثة أهل النار بأهل الجنة للحصول على الماء.
- طعام وشراب أهل النار.



## المبحث الأول

### الماء في الجنة

أنهار الجنة:

النهر: «بالفتح والسكون: المجرى الواسع فوق الجدول ودون البحر»<sup>(١)</sup>. وقد تكرر ذكر أنهار الجنة في ست وأربعين آية من كتاب الله تعالى، وفي هذا دلالة على فضلها وحسنها، وفيه أيضاً زيادة لتشويق أهل الجنة إلى جنتهم ليقبلوا على الله بخالص أعمالهم وأفندتهم.

إنها تجري في الجنة؛ والجنة خالية من أي شائبة أو أذى فماء الأنهر في الجنة لا تلوث فيه ولا تغير في لونه وطعمه؛ بل غاية في الصفاء والنقاء «فِيهَا آنَهْرٌ يَنْ مَاءً عَيْرَ مَاسِنٍ»<sup>(٢)</sup> أعدها الله تعالى لعباده الفائزين وبشر بها المؤمنين «بُشِّرَكُمُ الْيَوْمَ جَنَّتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا آنَهْرٌ»<sup>(٣)</sup>؛ أي تجري من تحت أشجارها<sup>(٤)</sup> ولم يجر للأشجار ذكر مع الأنهر؛ «لأن الجنان دالة عليها»<sup>(٥)</sup>. والمراد بالجري: «الماء الذي يجري فيها واستد الجري إليها مجازاً؛ والجاري حقيقة هو الماء»<sup>(٦)</sup>.

«ولولا أن الماء الجاري من النعمة العظمى وللذلة الكبرى، وأن الجنان والرياض وإن كانت آنـقـ<sup>(٧)</sup> شيء وأحسـنـه لا تروـقـ التـواـطـرـ، ولا تـبـهـجـ الأـنـفـسـ، ولا تـجلـبـ الأـرـيـحـةـ وـالـشـاطـاـتـ حتـىـ يـجـرـيـ فـيـهاـ المـاءـ، وإـلاـ كانـ الأـنـسـ الأـعـظـمـ فـائـتاـ، وـالـسـرـورـ

(١) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الأول - ص ٤٢.

(٢) سورة محمد: ١٥.

(٣) سورة الحديد: ١٢.

(٤) النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الأول - ص ٣٧.

(٥) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء الأول - ص ١٦٦.

(٦) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الأول - ص ٦٧.

(٧) الآنـقـ: الإـعـجـابـ بـالـشـيءـ. تـقـوـلـ: أـنـقـتـ بـهـ وـأـنـاـ آنـقـ بـهـ آنـقـ، وـأـنـاـ بـهـ آنـقـ: مـعـجـبـ.

«ابن منظور - لسان العرب - الجزء العاشر - ص ٩».

الأوفر مفقوداً وكانت كتماثيل لا أرواح فيها، وصور لا حياة لها لما جاء الله تعالى بذكر الجنان مشفوعاً بذكر الأنهر الجارية من تحتها...»<sup>(١)</sup>.

إن هذه الأنهر ليست كأنهر الدنيا؛ بل هي أللذ مذاقاً وأطيب رائحة وأجمل منظراً لقد تشابهت في الأسامي واختلفت في المعاني؛ فما في الجنة أفضل وأحسن؛ قال ﷺ: (...ولقاب قوس أحدكم من الجنة، أو موضع قيد - يعني سوطه - خير من الدنيا وما فيها، ولو أن امرأة من أهل الجنة اطلعت إلى أهل الأرض لأضاءات ما بينهما ولملائته ريحًا...)<sup>(٢)</sup>.

وفي القرآن الكريم عدد من الآيات التي وصفت أنهر الجنة ونعيدها كقوله تعالى: «مَثَلَ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَفَّعُونَ فِيهَا أَنْهَرٌ مِّنْ مَاءٍ عَيْرٍ أَسِينٍ وَأَنْهَرٌ مِّنْ لَبَنٍ لَّمْ يَنْغِيرْ طَعْمُهُ وَأَنْهَرٌ مِّنْ حَمْرَ لَّدْقٍ لِلشَّرَبِينَ وَأَنْهَرٌ مِّنْ عَسَلٍ مُّصَبِّرٍ وَهُنَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ الشَّرَبَتِ وَمَغْفِرَةٌ مِّنْ زَهْمٍ كُلَّهُ هُوَ خَلِيلٌ فِي أَنَارٍ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَعَ أَمْعَاهُمْ»<sup>(٣)</sup>.

هذه هي أنهرها ماؤها غير آسن، وهذا توجيه من الآية الكريمة «إلى أن الماء الآسن الراكد المتغير ماء ضار، وقد قررت الآية الكريمة ذلك قبل كشف المناظير المكيرة - مكبر سكوب - بقرون عدة حيث تبين أن الماء الراكد المتغير مستودع لملايين البكتيريا الضارة وغيرها من الطفيليات التي تصيب الناس والأنعام بأمراض شتى»<sup>(٤)</sup>.

وبالإضافة إلى أنهر الماء فقد جمعت الآية الكريمة أنهراً أخرى من اللبن والخمر والعسل، وهذا لا يكون إلا في الجنة؛ لأنه لم تجر العادة في الدنيا أن يجري اللبن والخمر والعسل أنهاراً. فكما أن ماءها غير آسن فلبنيها «لَمْ يَنْغِيرْ طَعْمُهُ»؛ بل

(١) الزمخشري - الكشاف - الجزء الأول - ص ١١٢.

(٢) رواه البخاري (صحيف البخاري) - كتاب الجهاد والسير - باب الحور العين وصفتها - حديث رقم: ٢٧٩٦ - ص ٥٤٠). وروى مسلم جزء منه. قال صلى الله عليه وسلم: (غدوة في سبيل الله أو روحه في سبيل الله خير من الدنيا وما فيها).

النووي - شرح صحيح مسلم - كتاب الإمارة - باب: فضل الغدوة والروح في سبيل الله - حديث رقم: ٤٨٥٢ - ٣/١١٤ - الجزء الثالث عشر - ص ٣٠.

(٣) سورة محمد: ١٥.

(٤) الشؤون الإسلامية - المنتخب - ص ٧٥٢.

غاية في البياض والحلوة والدسوقة<sup>(١)</sup>. خمرها **﴿لَذَّةُ الْشَّرِبِ﴾**. «وليس كريهة الطعم والرائحة كخمر الدنيا، بل حسنة المنظر والطعم والرائحة والفعل»<sup>(٢)</sup>، **﴿لَا فِيهَا عَوْنَىٰ وَلَا هُمْ عَنْهَا يَرْجُونَ﴾**<sup>(٣)</sup> أما عسلها فهو: «مصنف من الشمع والقندى»<sup>(٤)</sup>، وزيادة على ذلك **﴿وَلَمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الْتَّمَرَتِ﴾**<sup>(٥)</sup>، فوق هذا النعيم وذاك **﴿وَمَغْفِرَةً﴾** من زَيْمَه<sup>(٦)</sup>، فهل هذا يستوي مع من هو خالدٌ في النار ويتجزع الماء الحميم ويعدب العذاب الأليم؟! ويلاحظ أن الآية قد خلت من حرف الإنكار، وهذا فيه «زيادة تصوير لمكابرة من يسوى بين المتمسك بالبينة والتتابع لهواه، وأنه بمنزلة من يثبت التسوية بين الجنة التي تجري فيها تلك الأنهر وبين النار التي يسكنى أهلها الحميم»<sup>(٧)</sup>.

ويلاحظ من خلال السياق القرآني في الآية الكريمة أن الله تعالى بدأ بالماء؛ لأنه لا يستغني عنه في الدنيا ثم باللبن؛ لأنه يجري مجرى المطعم الكثير من العرب في غالب أوقاتهم ثم بالخمر؛ لأنه إذا حصل الري والشعب تشوقت النفس لما يستلذ به، ثم بالعسل؛ لأنه فيه الشفاء في الدنياء مما يعرض من المشروب والمطعم<sup>(٨)</sup>.

وفي القرآن الكريم أيضاً عدد من الآيات قدم فيها الكلام عن الماء على سائر نعيم أهل الجنة ففي سورة المرسلات قدم الماء على الفاكهة، قال تعالى: **﴿إِنَّ الْمُنْتَقَيْنَ فِي طَلَالٍ وَعَيْنٍ وَفَوْكَةٍ مَمَّا يَشْتَهِنُونَ﴾**<sup>(٩)</sup>.

وفي سورة الرعد قدم الكلام عن الأنهر على الطعام، قال تعالى: **﴿مَئِلُ الْجَنَّةِ إِلَيْهِ رُعَدَ الْمُتَقَوِّنُونَ تَغْرِي مِنْ تَحْنَاهَا الْأَنَهَرُ أُكُلُّهَا دَائِمٌ وَظَلَلُهَا﴾**<sup>(١٠)</sup>.

(١) ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الرابع - ص ١٧٦.

(٢) ابن كثير - تفسير القرآن العظيم - الجزء الرابع - ص ١٧٦.

(٣) سورة الصافات: ٤٧.

(٤) القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء السادس عشر - ص ١٥٧.

(٥) سورة محمد: ١٥.

(٦) سورة محمد: ١٥.

(٧) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٣١٣.

(٨) المراغي - تفسير المراغي - الجزء السادس عشر - ص ٥٨.

(٩) سورة المرسلات: ٤٤.

(١٠) سورة الرعد: ٣٥.

وفي سورة الكهف قدم الكلام عن الأنهر على حلي أهل الجنة ولباسهم قال تعالى: «أُولَئِكَ لَمْ جَنَّتْ عَذْنَ تَجْرِي مِنْ تَحْنِيمِ الْأَنَهَرِ يَحْلَوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَيَلْسُونَ ثِلَابًا حُمْرًا مِنْ سُدُسٍ وَإِسْبَاقٍ»<sup>(١)</sup>.

وفي سورة التوبة قدم الكلام عن الأنهر على المساكن قال تعالى: «وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْنِيمِ الْأَنَهَرِ خَلَيلِينَ فِيهَا وَمَسَكِنَ طِبِيبَةَ فِي جَنَّتٍ عَذْنَ وَرِضْوَانٍ مِنْ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَزُورُ الْعَظِيمُ»<sup>(٢)</sup>، وهناك آيات أخرى في كتاب الله قدم الكلام فيها عن الماء على سائر نعيم أهل الجنة.

وفي ذلك دلالة على فضل الماء ومتزنته في الجنة، ويلاحظ في هذه الآية وأيات أخرى تلازم بين ذكر الأنهر والخلود في الجنة، وأن ذكر الأنهر تقدم ذكر الخلود، وفي هذا ضمان لحياة الخلود في الجنة، وفيه دلالة أيضاً على أن الخلود يشمل الأنهر وأن هذه الأنهر باقية لا تفتدي ولا تنقض كما هو الحال في أنهار الدنيا.

#### منبع أنهار الجنة:

عن النبي ﷺ قال: (... فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللَّهَ فَسْلُوْهُ الْفِرْدَوْسَ فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ وَفَوْقَهُ عَرْشُ الرَّحْمَنِ وَمِنْهُ تَغْجَرُ أَنْهَارُ الْجَنَّةِ) <sup>(٣)</sup>.

وهذا دليل على فضل أنهار الجنة حيث تأتي أهل الجنة من أعلى منازلها وأشرفها، حتى في الدنيا الماء الذي يأتي من أعلى ينزل طهوراً «وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا»<sup>(٤)</sup> والصورة المقابلة لماء الجنة ماء النار الذي يتجمع لأهلها في قعرها قال تعالى: «وَيَسْقِنَ مِنْ مَاءٍ صَدِيدِ»<sup>(٥)</sup>، وهو ما يسيل من جلود أهل النار<sup>(٦)</sup>.

وإذا أراد الله تبارك وتعالى أن يخرج بعثاً من النار إلى الجنة طهرهم بهر أو لا عن الشَّيْءِ - ﷺ - قال: (إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الْجَنَّةِ الْجَنَّةَ، وَأَهْلُ النَّارِ النَّارَ يَقُولُ اللَّهُ: مَنْ كَانَ

(١) سورة الكهف: ٣١.

(٢) سورة التوبه: ٧٢.

(٣) رواه البخاري (صحيف البخاري) - كتاب التوحيد - باب وكان عرشه على الماء - حديث رقم: ٧٤٢٣ - ص ١٤١٤).

(٤) سورة الفرقان: ٤٨.

(٥) سورة إبراهيم: ١٦.

(٦) انظر الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ٥٢٥.

في قلبه مثقال حبةٍ من خردلٍ من إيمانٍ فآخر جوهر، فيخرجونَ قد امتحشوا وعادوا حمماً<sup>(١)</sup> ، فيلقونَ في نهر الحياة، فيبتئونَ كما تبئ الحياة في حمبل السيل أو قال: حميّة السيل . وقال النبي ﷺ: ألم تروا أنها تبئ صفراء ملتويةً<sup>(٢)</sup> .

نهر الكوثر:

إن أنهار الجنة متفاوتة في منازلها ومراتبها وأعظم هذه الأنهر منزلة وأشرفها مرتبة ذاك النهر الذي أعطاه الله لرسولنا محمد ﷺ.

قال تعالى: «إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ»<sup>(٣)</sup> قال «أعطيناك ولم يقل سمعطيك؛ لأن قوله أعطيناك يدل على أن هذا الإعطاء كان حاصلاً في الماضي»<sup>(٤)</sup> .

والكوثر: «فوعل من الكثرة وهو المفرط الكثرة»<sup>(٥)</sup> «والعرب تسمى كل شيء كثير في العدد أو القدر أو الخطر كوثراً»<sup>(٦)</sup> . واختلف المفسرون في الكوثر هل هو نهر في الجنة أم هو حوض الرسول - ﷺ - و«المشهور والمستفيض عن السلف والخلف أنه نهر في الجنة»<sup>(٧)</sup> وأنه غير الحوض؛ فالحوض قبل دخوله الجنة. ففي

(١) امتحشوا وعادوا حمماً: احرقوا وصاروا فحاماً.

انظر: «النووي - شرح صحيح مسلم - الجزء الثالث - ص ٣٦».

(٢) رواه البخاري (صحيح البخاري - كتاب الرقاق - باب صفة الجنة والنار) حديث رقم: ٦٥٦٠-ص ١٢٥٥.

ورواه مسلم: شرح (صحيح مسلم - كتاب الإيمان - باب: إثبات الشفاعة وإخراج الموحدين من النار) حديث رقم: ٤٥٦ - ٤٠٤ / ١ - الجزء الثالث - ص ٣٥-٣٦.

(٣) سورة الكوثر: ١.

(٤) الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الثاني والثلاثون - ١٢٢.

(٥) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٨٠١.

(٦) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ٦٣٥.

(٧) الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الثاني والثلاثون - ص ١٢٤ . ولعله إنما سمي كوثراً لأنه أكثر أنهار الجنة ماءً وخيراً أو لأنه أفجر منه أنهار الجنة أو لكثرة الذين يشربون منه أو لكثرة ما فيه من المنافع.

انظر: «الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الثاني والثلاثون - ص ١٢٤».

قال ابن عباس: «الكوثر: الخير الكثير الذي أعطاه الله إياه. قال أبو بشر: قلت لسعيد: إن أنساً يزعمون أنه نهر في الجنة؟ فقال سعيد: النهر الذي في الجنة من الخير الكثير الذي أعطاه الله إياه».

رواه البخاري (صحيح البخاري - كتاب الرقاق - باب في الحوض - حديث رقم ٦٥٧٨ - ص ٢٥٨).

ال الحديث : (أنا فَرِطْكُمْ عَلَى الْحَوْضِ فَمِنْ وَرَدْ شَرْبَ مِنْهُ ، وَمِنْ شَرْبِ مِنْهُ لَمْ يَظْمَأْ أَبْدًا لِيَرْدَنَّ عَلَيَّ أَتْوَامٌ أَعْرَفُهُمْ وَيَعْرُفُونِي ، ثُمَّ يَحَالُ بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ) <sup>(١)</sup> . وَيَفْهَمُ مِنْ أَفْقَادِهَا الْحَدِيثُ أَنَّ وَرَدَ الْحَوْضَ قَبْلَ دُخُولِهِ الْجَنَّةَ .

أَمَا نَهْرُ الْكَوْثَرِ فَقَدْ وَرَدَ فِي الْخَرْصِ الصَّحِيحِ أَنَّهُ فِي الْجَنَّةِ ؛ قَالَ الرَّسُولُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ : (بَيْنَمَا أَنَا أَسْبِرُ فِي الْجَنَّةِ إِذَا أَنَا بِنَهْرٍ حَافَتَاهُ قِبَابُ الدُّرْرِ الْمُجَوَّفِ قُلْتُ : مَا هَذَا يَا جَبَرِيلُ قَالَ : هَذَا الْكَوْثَرُ الَّذِي أَعْطَاكَ رَبُّكَ فَإِذَا طَيْنَهُ أَوْ طَيْبَهُ مِسْكٌ أَذْفَرُ<sup>(٢)</sup> ... ) <sup>(٣)</sup> .

### عيون الجنة :

كُلُّ نَعِيمٍ لَا مَحَالَةٌ زَائِلٌ إِلَّا نَعِيمُ الْجَنَّةِ إِنَّهُ لَا يَزُولُ . وَمِنْ نَعِيمِ الْجَنَّةِ مَا وَهَا الَّذِي لَا يَنْفَدُ وَلَا يَنْضَبُ «يُسْكِبُ لَهُمْ أَيْنَ شَاءُوا وَكَيْفَ شَاءُوا لَا يَتَعْنُونَ فِيهِ» <sup>(٤)</sup> خَصَّهُ اللَّهُ

(١) رواه البخاري (صحيح البخاري - شرح كتاب الفتن بباب ما جاء في قول الله تعالى: «وَاتَّقُوا فِتْنَةً لَا تُصِيبُنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً») - حديث رقم ٧٠٥٠ - ٧٠٥١ - ص ١٣٤٩.

ورواه مسلم : (النووي - شرح صحيح مسلم - كتاب الفضائل - باب إثبات حوض نبينا صلى الله عليه وسلم حديث رقم ٥٩٢٦ - ٢٦ / ٣ - الجزء الخامس عشر - ص ٥٣-٥٤) وقد ورد في وصف الحوض أحاديث أخرى . منها قول الرسول ﷺ : (حوضي مسيرة شهر وزواياه سوا . ماؤه أبيض من الورق وريحة أطيب من المسك وكبزاته كنجوم السماء فمن شرب منه فلا يظمأ أبداً).

رواه البخاري - صحيح البخاري - كتاب الرقاق - باب في الحوض - حديث رقم: ٦٥٧٩ - ص ٦٥٨٠ . (١٢٥٨)

ورواه مسلم واللفظ له (النووي - شرح صحيح مسلم - كتاب الفضائل - باب إثبات حوض النبي وصفاته ، حديث رقم: ٥٩٢٨ - ٢٧ / ٥ - الجزء الخامس عشر - ص ٥٥) .

وعن سعة هذا الحوض قال الرسول عليه الصلاة والسلام : (إِنْ قَدِرَ حَوْضِي كَمَا بَيْنَ أَيْلَةٍ وَصَنْعَاءِ مِنَ الْيَمِنِ وَإِنْ فِيهِ مِنَ الْأَبَارِيقِ كَعْدَدَ نَجُومِ السَّمَاوَاءِ) .

رواية البخاري (صحيح البخاري - كتاب الرقاق - باب في الحوض - حديث رقم ٦٥٨٠ - ص ١٢٥٨) . ورواه مسلم (النووي - صحيح مسلم - كتاب الفضائل - باب: إثبات حوض النبي وصفاته حديث رقم: ٢٦/٣٩-٥٩٥٠ - الجزء الخامس عشر - ٦٤-٦٣) .

(٢) الأذفر: كل رائحة ذكية من طيب.

انظر: «الجوهري - الصحاح - الجزء الثاني - ص ٧٥٩».

(٣) رواه البخاري - صحيح البخاري - كتاب الرقاق - باب في الحوض - حديث رقم: ٦٥٨١ - ص ١٢٥٨ .

(٤) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٤٥٠ .

لعبد الذين أخلصوا له العبادة قال تعالى: ﴿عَنَّا يَشَرِّبُ إِلَيْهَا عِبَادُ اللَّهِ يُفَجِّرُونَهَا فَقَبِحَاهُ﴾<sup>(١)</sup>؛ أي «يُفجّرونها حيث يريدون ويتذمرون بها كما يشاؤون، ويتباهون مأواها إلى كل مكان يريدون وصوله إليه»<sup>(٢)</sup>.

وهذا جزاء لل المسلمين بما قدموا من أعمال حسنة في الدنيا طاعة الله تعالى ﴿كُلُّا وَأَشْرَوْا هَيْنَاتِي بِمَا أَسْلَفَتُهُ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيةِ﴾<sup>(٣)</sup>.

وزيادة في تشويق المؤمنين إلى جهتهم يصف الله تعالى لهم عيونها قال تعالى: ﴿فِيهَا عَيْنَانِ تَجْرِيَان﴾<sup>(٤)</sup> ومعلوم أن الماء الذي يجري أظهر وأنقى من الماء الراكد، فعيون الجنة كأنهارها التي لا تغير في طعمها ولونها ﴿فِيهَا آنْهَرٌ مِّنْ مَاءٍ غَيْرِ مَاءِ سَاسِنِ﴾<sup>(٥)</sup>؛ وعن الحسن: «تجريان بالماء الزلال أحدهما التنسيم والأخرى السلسيل»<sup>(٦)</sup>.

ويلاحظ من خلال السياق القرآني أن الله تعالى قد «فصل بين الأفنان»<sup>(٧)</sup> وبين ذكر الفاكهة بذكر العينين مع أن الفاكهة بالأفنان أنسب؛ لأنه لما جرى ذكر الأفنان، وهي من جمال نظر الجنة أعقب بما هو من محاسن الجنات وهو عيون الماء جمعاً للنظيرين، ثم أعقب ذلك بما هو من جمال المنظر أعني: الفواكه في أفنانها ومن ملذات الذوق»<sup>(٨)</sup>.

﴿وَمَنْ دُونِمَا جَنَانٍ﴾<sup>(٩)</sup> هاتان الجناتان ﴿فِيهَا عَيْنَانِ نَضَّاخَتَان﴾<sup>(١٠)</sup>؛ أي «ومن دون

(١) سورة الإنسان: ٦.

(٢) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ٤٣١.

(٣) سورة الحاقة: ٢٤.

(٤) سورة الرحمن: ٥٠.

(٥) سورة محمد: ١٥.

(٦) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٤٤١.

وانظر: - البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني عشر - ص ٤٥٥.

- القرطبي - الجامع لأحكام القرآن - الجزء السابع عشر - ص ١١٦.

- المراغي - تفسير المراغي - الجزء السابع والعشرون - ص ١٢٥.

(٧) ذواتاً أفنان: أي «أغصان جمع فن؛ وخصوص الأفنان لأنها هي التي تورق وتثمر، فمنها تمتد الظلال، ومنها تجني الشمار».

«النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني - ص ٦٣٢».

(٨) ابن عاشور - التحرير والتورير - الجزء السابع والعشرون - ص ٢٦٦.

(٩) سورة الرحمن: ٦٢.

(١٠) سورة الرحمن: ٦٦.

تُئنِكَ الْجَنَّتَيْنِ فِي الْمَنْزَلَةِ وَالْقَدْرِ - وَهُمَا اللَّتَانِ لِلْسَّابِقِينِ الْمَقْرُبِينِ - جَنْتَانِ أَخْرِيَانِ .  
لَمْنَ هُمْ دُونَهُمْ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ<sup>(١)</sup> «وَالنَّضْخُ بِالْخَاءِ الْمَعْجَمَةِ أَكْثَرُ مِنَ النَّضْخِ  
بِالْخَاءِ الْمَهْمَلَةِ»، قَالَ الْحَسْنُ وَمَجَاهِدُ: «تَنْضَخُ عَلَى أَوْلَيَاءِ اللَّهِ بِالْمَسْكِ وَالْعَنْبَرِ<sup>(٢)</sup>  
وَالْكَافُورِ<sup>(٣)</sup> فِي دُورِ أَهْلِ الْجَنَّةِ كَمَا يَنْضَخُ رِشُّ الْمَطَرِ»<sup>(٤)</sup>.

### شراب أهل الجنة:

أَمَا شراب أهل الجنة فهو لذيد الطعم طيب الرائحة حسن المنظر خالٍ من الكدر.

قال تعالى: ﴿يُسْقَوْنَ مِنْ رَحِيقٍ مَخْتُومٍ﴾<sup>(٥)</sup> خَتَمْ مِسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلَيَّنَافَسُ  
الْمُنْتَفِسُونَ<sup>(٦)</sup> (٥) ولفظ يسوقون فيه دلالة على أن أهل الجنة يشربون دون تكلف وعناء،  
وأنه يقدم إليهم بطريقة التكريم.

والرَّحِيقُ: «شراب خالص»<sup>(٧)</sup>؛ وهو «من أطيب الأشربة وألذها»<sup>(٨)</sup>.

مختوم: «ممنوع أن تمسه يد إلى أن يفك ختمه للأبرار»<sup>(٩)</sup>؛ هذا الشراب «خَتَمْ مِسْكٌ<sup>(٩)</sup>»؛ أي «دائمه ونهايته رائحة مسك إذا شرب»<sup>(٩)</sup>.

بالإضافة إلى طعمه الطيب فإن رائحته طيبة كذلك، وعادة يجد الإنسان طعم الشراب ورائحته في نهايته فإذا كانت نهاية الشراب بهذه الصفة فما ظنك بأوله؟! وهل هذا يعني أن أهل الجنة لا يشعرون بطعم الشراب إلا في نهايته. «إن لذته تمنع عن إدراك الرائحة، فإذا انقطع الشراب أدركت، وإن فالرائحة لا تختص بالانتهاء»<sup>(١٠)</sup>.

(١) جبر - رواية البيان - ص ٥٥٣.

(٢) العنبر: ضرب من الطيب. «الجوهري - الصحاح - الجزء الثاني - ص ٧٥٩».

(٣) الكافور: من الطيب - المرجع السابق - الجزء الثاني - ص ٨٠٨.

(٤) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ١٧٧.

(٥) سورة المطففين: ٢٥-٢٦.

(٦) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٥٧٩.

(٧) السعدي - تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان - الجزء الخامس - ص ٣٧٧.

(٨) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ٥٠١.

(٩) الألوسي - روح المعانى - الجزء الثالثون - ص ٧٥.

(١٠) المرجع السابق - الجزء الثلاثون - ص ٧٥.

ومن المعلوم أنه إذا كان في الماء أو الشراب شوائب فإنها ترسو في آخره «فهذا الكدر منه الذي جرت العادة في الدنيا أن يراق يكون في الجنة بهذه المثابة»<sup>(١)</sup>. وليس هذا فحسب؛ بل **﴿وَرَاجُلٌ مِنْ تَسْنِيمٍ﴾**<sup>(٢)</sup>، وتسنيم: «علم لعين بعينها سميت تسنيماً لارتفاع مكانها أو رفعة شرابها»<sup>(٣)</sup>.

أما العين الثانية فهي السلسيل **﴿عَيْنًا فِيهَا شَعْنَ سَلْسِيلًا﴾**<sup>(٤)</sup>. وسميت سلسيلًا؛ «سلسلاً انحدارها في الحلق وسهولة مساغها»<sup>(٥)</sup> على التقىض تماماً من ماء وشراب أهل النار **﴿يَتَجَرَّعُونَ وَلَا يَكَادُ يُسْبِغُهُ﴾**<sup>(٦)</sup>. فماء الجنة زيادة في النعيم، وماء النار زيادة في العذاب الأليم.

(١) السعدي - تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان - الجزء الخامس - ص ٣٧٧.

(٢) سورة المطففين: ٢٧.

(٣) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٥٧٩.

(٤) سورة الإنسان: ١٨.

(٥) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٦٥٩.

(٦) سورة إبراهيم: ١٧.

## المبحث الثاني

### الماء في النار

استغاثة أهل النار بأهل الجنة للحصول على الماء:

قال تعالى: ﴿وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنَّ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقْنَا مُمَّا قَالُوا إِنَّ اللَّهَ حَرَمَهُمَا عَلَى الْكُفَّارِ﴾<sup>(١)</sup>. طلبوا ماءً قبل أن يطلبوا طعاماً لشدة حاجتهم إليه، فحرارة جهنم ولهبها زادتهم ظمماً، فجلودهم نضجت وبواطنهم انصرفت من ماء جهنم ﴿يُصْبَطُ مِنْ فَوْقِ رُءُوسِهِمْ الْحَمِيمُ يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَلَجْلُودُهُمْ﴾<sup>(٢)</sup>. وهذا يبين لنا أن ابن آدم لا يستغني عن الطعام والشراب وإن كان في العذاب.

وفي استغاثة أهل النار بأهل الجنة ﴿أَنَّ أَفِيضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقْنَا مُمَّا دليل على أن أهل الجنة في مكان مرتفع عن أهل النار، وأن طلبهم الماء أو الرزق لا يمنع الجمع بينهما<sup>(٣)</sup>، فأجاب أهل الجنة أهل النار ﴿إِنَّ اللَّهَ حَرَمَهُمَا عَلَى الْكُفَّارِ﴾. إنها إجابة قطعت آمالهم وخيبت رجائهم حتى لا يبقى لهم أي أمل في الحصول على قطرة من ماء الجنة أو نعيدها، كيف يطلبون ماءً وقد حرم الله عليهم

(١) سورة الأعراف: ٥٠.

(٢) سورة الحج: ٢٠-١٩.

(٣) انظر رضا - المنار - الجزء الثامن - ص ٤٣٩.

ولما كان سقى الماء من أفضل الأعمال، قال رَسُولُ اللَّهِ - ﷺ - قَالَ: «يَبْيَثُ رَجُلٌ يَمْشِي فَأَشْتَدَ عَلَيْهِ الْعَطْشُ، فَنَزَلَ يَثْرًا فَشَرِبَ مِنْهَا، ثُمَّ خَرَجَ فَإِذَا هُوَ بِكُلِّ الثَّرَى مِنَ الْعَطْشِ. فَقَالَ: لَقَدْ يَلْعَنُ هَذَا مِثْلُ الَّذِي تَلْعَنُ بِي! افْمَلَ أَخْفَهَ ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ، ثُمَّ رَقَيَ فَسَقَى الْكُلْبَ، فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ فَقَرَرَ لَهُ» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَإِنَّنَا فِي الْبَهَائِمِ أَجْرًا؟ قَالَ (في كُلِّ كِيدِ رَطْبَةِ أَجْرٍ). رواه البخاري واللهظ له: (صحيف البخاري - كتاب المساقاة بباب فضل سقي الماء - حديث رقم: ٢٣٦٣ - ص ٤٤٤).

ورواه مسلم (النووي - صحيح مسلم - كتاب الحيوان - باب: فضل ساقى البهائم المحترمة وإطعامها - حديث رقم: ٥٨٢٠ - ١ / ١٥٣ - الجزء الرابع عشر - ص ٤٦٠-٤٦١).

ذوقه؟! ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرَدًا وَلَا شَرَابًا إِلَّا حَيْمًا وَغَسَاقًا﴾<sup>(١)</sup>.

والحيم: هو «ماء حار قد اشتد حرره يشربونه فقطع أمعاءهم»<sup>(٢)</sup>.

والغساق: هو «أكره ما يكون من الشراب من قبح وصديق من المذاق كريه الرائحة»<sup>(٣)</sup>. استغاثوا بماء ينفس عنهم حر جهنم، فأغاثهم الله بماء زادهم ألمًا وظماءً ﴿وَإِن يَسْتَغْشُوا يَغْثُوا بِمَاء كَالْمَهْلِ يَشْوِي الْوَجْهَ﴾<sup>(٤)</sup>.

والمهل: هو ردئ الزيت الحار، أو ما أذيب من جواهر الأرض<sup>(٥)</sup>. لقد بلغ الماء من الحرارة لدرجة أنه «إذا قدم إليهم انشوى الوجه من حرارته»<sup>(٦)</sup>. فإذا شربوه أحرق بواطنهم ومنزقهما قال تعالى: ﴿وَسُقُوا مَاء حَيْمًا فَقَطَعَ أَمْعَاءَ هُنَّ﴾<sup>(٧)</sup>، ﴿يُنْسَى الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا﴾<sup>(٨)</sup>. إنه لا يسكن عطشهم بل يزيد في احتراق أجسامهم. وساعت النار منزلًا ومجتمعًا للرفقة؛ لأن أهل النار يجتمعون رفقاء كما يجتمع أهل الجنة رفقاء ﴿وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا﴾<sup>(٩)</sup> .<sup>(١٠)</sup>.

### طعام وشراب أهل النار:

وقد مزج العذاب لأهل النار مزجاً فطعمتهم عذاب وشرابهم عذاب وهم في العذاب ما كثون ﴿مِمَّ إِنَّكُمْ أَهْمَاهُ الْصَّالُونَ اللَّذِكُرُونَ لَا يَكُونُونَ مِنْ شَجَرٍ تِينَ نَوْمٌ فَالَّذُونَ مِنْهَا الْبَطْوَنَ فَشَرِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْمَعْصِيمَ فَشَرِبُونَ شُرْبَ الْمُبِيرِ هَذَا تَرْلُمُمَ يَوْمَ الْدِين﴾<sup>(١١)</sup>.

وشجرة الزقوم: «مشتقة من التزقم وهو البlix على جهد لكراهتها وتنتها»<sup>(١٢)</sup>.

(١) سورة النبأ: ٢٤-٢٥.

(٢) السعدي: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان - الجزء الرابع - ص ٢٨١.

(٣) المرجع السابق - الجزء الرابع - ص ٢٨١.

(٤) سورة الكهف: ٢٩.

(٥) انظر: النسفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني ص ١٣ .

(٦) الزمخشري الكشاف - الجزء الثاني - ص ٦٩١

(٧) سورة محمد: ١٥ .

(٨) سورة الكهف: ٢٩ .

(٩) سورة النساء: ٦٩ .

(١٠) أنظر: الفخر الرازي - التفسير الكبير - الجزء الحادي والعشرون - ص ١٢٠ .

(١١) سورة الواقعة: ٥١-٥٦ .

(١٢) القرطبي - الجزء الخامس عشر - ص ٥٨ .

والهيم: «هي الإبل العطاش التي لا تروي لداء يصيبها»<sup>(١)</sup>، وقيل: «الرمال على أنه جمع هIAM بالفتح وهو الرمل الذي لا يتماسك»<sup>(٢)</sup>. وبين الجبال والرمال تشبه في أن كلاً منها يشرب ماءً كثيراً؛ فالجمال من أكثر الحيوانات شرباً للماء، والرمال من طبيعتها أنها غير متمسكة وعليه فإنها لا تمسك ماءً خلافاً للأرض الصخرية أو الترابية، وهذه دلالة على أن أهل النار يشربون كثيراً كالجمل المسوقة التي لا تروي أو كالرمال التي لا يظهر عليها أثر الماء، ولكن هناك أسباب جعلتهم يشربون هكذا؛ إن حرارة جهنم ولهبها زادتهم ظماً، ثم إن الله تعالى يجمع عليهم ألوان العذاب بأن «يسلط عليهم الجوع ما يضطرهم إلى أكل الزقوم الذي هو كالمهل، فإذا ملأوا منه بطونهم يسلط عليهم العطش ما يضطرهم إلى شرب الحميم الذي يقطع أمعاءهم فيشربون شرب الهيم»<sup>(٣)</sup>، هذه هي حال أهل النار لا يخفف عنهم العذاب ولا يموتون فيستريحوا.

حتى أن هواءهم الذي جرت العادة أن يلطف مزج لهم بالحميم فهم «في سُوْرَةِ حَمِيمٍ»<sup>(٤)</sup>. ويلاحظ هنا أن الله تعالى ذكر السموم والحميم ولم يذكر النار «إشارة بالأدنى إلى الأعلى»، فإن هواءهم إذا كان ساماً وماءهم الذي يستغثون به حمياً مع أن الهواء والماء من أبرد الأشياء وأنفعها فما ظنك بنا هم؛ فكانه قال: إن أبرد الأشياء أحرها، مما بالك بحالهم مع أحرها<sup>(٥)</sup>. وإذا فرغوا إلى الظل وجدوه «من يَحْمِمُ»<sup>(٦)</sup>؛ أي «من دخان أسود»<sup>(٧)</sup>، «لَا بَارِدٌ وَلَا كَرِيمٌ»<sup>(٨)</sup> إنه «لَا بارد كسائر الظل ولا كريم ولا نافع؛ نفى بذلك ما أوفهم الظل من الاستراحة»<sup>(٩)</sup>.

(١) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ١٩٣.

وانظر: الالوسي - روح المعاني - الجزء السابع والعشرون - ص ١٤٦.

(٢) البيضاوي: أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٤٦٢.

(٣) الرمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٤٥٢.

(٤) سورة الواقعة: ٤٢. والسموم: «الربيع الحارة التي تدخل في مسام البدن. والمراد هنا حرّ النار ولفحها».

«القرطبي - الجزء السابع عشر - ص ١٣٨».

(٥) المراغي - تفسير المراغي - الجزء السابع والعشرون - ص ١٤١.

(٦) سورة الواقعة: ٤٣.

(٧) السفي - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الجزء الثاني - ص ٦٣٨.

(٨) سورة الواقعة: ٤٤.

(٩) البيضاوي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل - الجزء الثاني - ص ٤٦١.

ولما كان ماؤهم حاراً ونتناً كان شربه مؤلماً يتجرعه الكافر تجراً «وَسُقِنَ مِنْ مَاءٍ  
مَكْدِيلٍ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسْيِغُهُ»<sup>(١)</sup>؛ فحال طعامهم كشرابهم «وَطَعَاماً ذَا  
عُصَمَةً»<sup>(٢)</sup> وجاء الماء يزيد الغصة؛ «يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسْيِغُهُ» «دخل كاد  
للمبالغة يعني: لم يقرب من رؤيتها فكيف يراها»<sup>(٣)</sup>، أرادوا أن يتخلصوا من الماء  
فجاءتهم آلام «ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشْوَبًا مِنْ حَمِيرٍ»<sup>(٤)</sup>، وهذا إخبار من الله تعالى «أنه  
يشاب لهم طعامهم من تلك الشجرة»<sup>(٥)</sup> بالماء الحار ليكون أفعى لعذابهم وأشنع  
لحالهم»<sup>(٦)</sup>.

لقد أحاطت بالكافر الأوجاع والآلام «وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ  
بِمَيِّتٍ»<sup>(٧)</sup>؛ أي وكل نوع من شدته يبلغ الموت ولكن الله قضى عليهم أن لا يموتونا  
كما قال تعالى: «لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فِيمَوْتُوْا وَلَا يُحْقَقُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَلِكَ بَحْرِي كُلُّ  
كَفُورٍ»<sup>(٨)</sup>. فلو أنهم ماتوا لاستراحوا من هذا الحال؛ ولكن هيئات هيهات  
فهم في العذاب ماكثون وفي جهنم خالدون؛ «كُلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا أُبَيْدُوا  
فِيهَا»<sup>(٩)</sup> وإذا تنقلوا خلالها زادت عليهم الآلام والأوجاع «يَطْلُوْنَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ  
هَيْنَاهَا»<sup>(١٠)</sup> «أَنَّ»<sup>(١١)</sup>.

**والحميم الآن:** «ماء حار قد انتهى حره ونضجه»<sup>(١٢)</sup>.

(١) سورة إبراهيم: ١٧-١٦.

(٢) سورة المزمل: ١٣.

(٣) الزمخشري - الكشاف - الجزء الثاني - ص ٥٢٥.

(٤) سورة الصافات: ٦٧.

(٥) الشجرة هنا: هي شجرة الرزق. قال تعالى: «فَمَنْ إِنَّكُمْ أَتَيْتُمْ أَنَّسَلُونَ الْكَذَّابُونَ لَا كُلُّونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ نَوْرٍ  
فَالَّذُونَ مِنْهَا أَبْطَلُونَ فَشَرِّقُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْقِيمِ فَشَرِّقُونَ شَرِّقَ الْبَيْرَهُ هَذَا نَرْلَمْ يَوْمَ الْلَّيْلَيْنَ» سورة الواقعة: ٥١ - ٥٦.

(٦) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الرابع - ص ٤٩٧.

(٧) سورة إبراهيم: ١٧.

(٨) سورة فاطر: ٣٦ - ٣٧.

(٩) انظر السعدي - تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان - الجزء الثاني - ص ٤٩٦.

(١٠) سورة السجدة: ٢٠.

(١١) سورة الرحمن: ٤٤.

(١٢) الزمخشري - الكشاف - الجزء الرابع - ص ٤٤٠.

إنهم «يطوفون مرة في الحميم ومرة بين الجحيم»<sup>(١)</sup>، ولا يعني هذا خروجهم من الجحيم؛ فالحميم أعد لهم في أماكن خاصة من النار وليس خارجها. «ثُمَّ إِنَّ مَرْجَعَهُمْ إِلَى الْجَحِيمِ»<sup>(٢)</sup>. «والرجوع دليل على الانتقال في وقت الأكل والشرب إلى مكان غير مكانهما»<sup>(٣)</sup>. أعادنا الله من النار وعذابها.

---

(١) الشوكاني - فتح القدير - الجزء الخامس - ص ١٧٢ .

(٢) سورة الصافات: ٦٨ .

(٣) أبو حيان الأندلسي - البحر المحيط - الجزء السابع - ص ٣٦٣ - ٣٦٤ .

وانظر: ابن عطية - المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز - الجزء الثاني عشر - ص ٣٦٨ .

- ابن عاشور - التحرير والتنوير - الجزء السابع والعشرون - ص ٢٦٤ .

## الخاتمة

في ضوء ما تقدم ومن خلال دراسة موضوع الماء في القرآن الكريم نخلص إلى التائج التالية:

أولاً: ورد للماء أسماء كثيرة في القرآن الكريم؛ وهذا يدل على فضل الماء وأهميته.

ثانياً: إن للماء دوراً فعالاً في حياة الكائنات الحية وعليه ترتكز الحياة؛ وقد بُرِزَ هذا واضحًا من خلال عدد من الآيات الكريمة. وبرهن على ذلك الواقع والعلم الحديث.

ثالثاً: إن للماء تأثيره الكبير في قيام حضارات الشعوب ونمائها؛ وكذلك في إحياء تاريخها.

رابعاً: لقد سبق القرآن الكريم ركب العلم في التحدث عن حقائق علمية تم اكتشافها حديثاً.

خامساً: من خلال الأمثل المائية تحدث القرآن عن الحق والباطل وعن أعمال كل من المؤمنين والكافرين والمنافقين.

سادساً: ظهر دور الماء جلياً في عدد من القصص القرآني، وكان له التأثير الكبير والبارز في أحداث القصة ونتائجها وفي إظهار الحق وإزهاق الباطل.

سابعاً: من مظاهر الإعجاز العلمي في القرآن الكريم ذكر القرآن الكريم الكثير من الحقائق العلمية المتعلقة بالبحار والأنهار مثل الأمواج ووصف لحج البحر واستخراج الحلبي من المياه الملحة والعدوية، وتحدث القرآن عن الفلك وصيد البحر، وعن مصير البحار يوم القيمة.

ثامناً: لقد ربط القرآن الكريم بين الرياح والسحب والإعجاز العلمي فيما ودورهما في طاعة الله تعالى.

تاسعاً: كما أن الماء مهم في الحياة الدنيا فهو كذلك يوم القيمة؛ فهو نعيم لأهل الجنة وشقاء على أهل النار، وقد ظهر ذلك جلياً من خلال الكثير من الآيات القرآنية التي جاءت تصف ماء أهل الجنة وأنهارها وعيونها، ومن خلال الآيات التي تصف ماء أهل النار الممزوج بأشد أنواع العذاب.

## فهرس الآيات القرآنية

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                                | رقم السورة | اسم السورة |
|------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
|            |           | ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي أَسْتَوْدَ نَارًا فَلَمَّا<br>أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُمْ لَهُمْ يُنُورُهُمْ<br>وَرَبُّهُمْ فِي الْظُّلْمَةِ لَا يَبْصُرُونَ﴾ | ٢          | البقرة     |
| ٥٨         | ١٧        | ﴿وَأَوْكَدَ الرَّبُّ فِي السَّمَاءِ فِيهِ ظُلْمَةً<br>وَرَعْدٌ وَرِيقٌ﴾                                                                                 | ٢          | البقرة     |
| ٦٢، ٥٨، ١٥ | ١٩        | ﴿وَيَجْعَلُونَ أَصْنَعَمْ فِي عَادَانِهِمْ مِنَ الْقَوْعِدِ<br>حَدَّرَ الْمَوْتَ﴾                                                                       | ٢          | البقرة     |
| ٦٣         | ١٩        | ﴿إِنَّمَا الْبَرُّ يَضْطَفُ أَبْصَرَهُمْ كُلُّمَا أَضَاءَهُ<br>وَيَشِيرُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ<br>أَنَّ هُنَّ جَنَّتِ﴾             | ٢          | البقرة     |
| ٦٣         | ٢٠        | ﴿أَشَرِبُ بِعِصَمَائِ الْحَجَرِ﴾                                                                                                                        | ٢          | البقرة     |
| ١٦         | ٢٥        | ﴿وَإِذَا أَشَرَقَ مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقَالُوا<br>أَشَرِبُ بِعِصَمَائِ الْحَجَرِ فَلَنَجَرَتْ<br>مِنْهُ أَثْنَانِ عَشَرَةَ عَيْنَاتِ﴾                    | ٢          | البقرة     |
| ١٠٤        | ٦٠        | ﴿أَشَرِبُ بِعِصَمَائِ الْحَجَرِ﴾                                                                                                                        | ٢          | البقرة     |
| ٩٤         | ٦٠        | ﴿فَلَنَجَرَتْ مِنْهُ أَثْنَانِ عَشَرَةَ عَيْنَاتِ﴾                                                                                                      | ٢          | البقرة     |
| ٥٦         | ٦٠        | ﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ أَعْتَدُوا مِنْكُمْ فِي السَّبَّتِ﴾                                                                                      | ٢          | البقرة     |
| ١١٢        | ٦٥        |                                                                                                                                                         |            |            |

| رقم الصفحة   | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                | اسم السورة | رقم السورة |
|--------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
| ١١٤          | ٦٥        | ﴿كُونُوا فِرَدًا خَلْقَيْنَا﴾                                                                                           | البقرة     | ٢          |
|              |           | ﴿ثُمَّ قَسَّتْ فُلُوْيُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهُنَّ<br>كَالْجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً﴾                           | البقرة     | ٢          |
| ٥٦ ، ٥٥      | ٧٤        | ﴿أَفَنَظَّمُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ<br>فِرِيقٌ يَنْهَا مِنْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ﴾                | البقرة     | ٢          |
| ٥٧           | ٧٥        | ﴿وَإِذْنُكُمْ أَهْلُمُ مِنَ الْأَنْزَارِ مِنْ مَاءَنَّ وَهُنَّ<br>بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾                       | البقرة     | ٢          |
| ١٧٤          | ١٢٦       | ﴿وَصَرِيفُ الرِّيحِ وَالشَّحَابِ السَّحْرِ بَيْنَ<br>السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ﴾                                            | البقرة     | ٢          |
| ١٦٥          | ١٦٤       | ﴿ذَلِكَ لِمَنْ يَكُنْ أَهْلُمُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ﴾                                                         | البقرة     | ٢          |
| ١١١          | ١٩٦       | ﴿وَإِذَا تَوَلَّ سَعَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُفْسَدَ فِيهَا<br>وَهُنَّكُمْ الْحَرَثُ وَالشَّنَلُ﴾                           | البقرة     | ٢          |
| ١٥٦، ٧٩      | ٢٠٥       | ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَبَينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾                                                        | البقرة     | ٢          |
| ٢٩           | ٢٢٢       | ﴿وَلَا يُعِظُّونَ بِتَنَزِّيلِنَا مِنْ عِلْمِهِ﴾                                                                        | البقرة     | ٢          |
| ١٠٩          | ٢٥٥       | ﴿يَنْهَا الَّذِينَ مَأْمُونُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ<br>بِالْأَيْمَنِ وَالْأَذْنَى﴾                              | البقرة     | ٢          |
| ٦١           | ٢٦٤       | ﴿فَإِنَّمَا يُصِيبُهَا وَإِبْلٌ فَطَلٌ﴾                                                                                 | البقرة     | ٢          |
| ٥٤ ، ٤٧ ، ١٥ | ٢٦٥       | ﴿كَمَشْكِلٍ جَنَّكُمْ بِرَبِّوْهُ أَسَابِهَا وَإِبْلٌ﴾                                                                  | البقرة     | ٢          |
| ٤٦           | ٢٦٥       | ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ أَبْيَكَهُمْ<br>مَرْضَاتٌ اللَّهُ وَتَنَزَّلُ إِلَيْنَا مِنْ أَنفُسِهِمْ﴾ | البقرة     | ٢          |
| ٥٣           | ٢٦٥       | ﴿أَيُّوبُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَمَّا جَاءَهُ<br>مِنْ تَغْيِيلٍ﴾                                                     | البقرة     | ٢          |
| ٦٠           | ٢٦٦       | آل عمران ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْنِي عَلَيْهِ شَيْءٌ﴾ فِي الْأَرْضِ<br>وَلَا فِي السَّمَاءِ﴾                             | آل عمران   | ٣          |
| ١٥١          | ٥         |                                                                                                                         |            |            |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                                                           | اسم السورة | رقم |
|------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|
|            |           | آل عمران ﴿وَلَا يَخْسِبَنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّمَا نَهَىٰ<br>هُنَّ حَيْدَرٌ لِأَنفُسِهِمْ﴾                                                                                     |            | ٣   |
| ١٧٣        | ١٧٨       |                                                                                                                                                                                    |            |     |
| ١٩٣        | ٦٩        | ﴿وَحَسَنَ أَوْلَئِكَ رَفِيقًا﴾                                                                                                                                                     | النساء     | ٤   |
|            |           | ﴿يَتَابُهَا الَّذِينَ مَانُوا إِذَا قَسْطَنَتْ﴾                                                                                                                                    | المائدة    | ٥   |
| ٣٠         | ٦         | ﴿إِلَى الصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ﴾                                                                                                                                         |            |     |
|            |           | ﴿يَهْدِي يَهُوَ اللَّهُ مَنْ أَشَاءَ رَضِوانُكُمْ<br>شَبَلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلْمَاتِ<br>إِلَى النُّورِ يَادِنُهُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى<br>صِرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ﴾ | المائدة    | ٥   |
| ١٥٢        | ١٦        |                                                                                                                                                                                    |            |     |
| ١١٤، ١١٢   | ٦٠        | ﴿وَجَعَلَ مِنْهُمُ الْقَرَدةَ وَالْمُغَنَّازِرَ﴾                                                                                                                                   | المائدة    | ٥   |
|            |           | ﴿أَجِلَّ لَكُمْ صَيْدٌ وَطَعَامٌ<br>مَنَعَّلَ لَكُمْ وَلَسْيَارَةً﴾                                                                                                                | المائدة    | ٥   |
| ١٣١ ، ٤٢   | ٩٦        |                                                                                                                                                                                    |            |     |
|            | ١٠٥       |                                                                                                                                                                                    |            |     |
|            |           | ﴿حَتَّىٰ إِذَا فَرَحُوا بِمَا أُوتُوا لَخَذَنَهُمْ<br>بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ﴾                                                                                           | الأنعام    | ٦   |
| ٧٠         | ٤٤        |                                                                                                                                                                                    |            |     |
| ١٧٣        | ٤٤        | ﴿فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا يَهُوَ فَتَحَنَّا<br>عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ﴾                                                                                              | الأنعام    | ٦   |
| ١٥١        | ٥٩        | ﴿وَعِنْهُمْ مَقَابِعُ الْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا<br>إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾                                                                            | الأنعام    | ٦   |
| ١٥٣        | ٦٣        | ﴿لَئِنْ أَجْهَنَّا مِنْ هَذِهِ﴾                                                                                                                                                    | الأنعام    | ٦   |
| ١٥٤        | ٦٤-٦٣     | ﴿قُلْ مَنْ يُنْجِيَكُ مِنْ ظُلْمَتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ<br>تَدْعُونَهُ تَضْرِعًا وَحَقِيقَةً﴾                                                                                     | الأنعام    | ٦   |
| ٦٢         | ٧١        | ﴿كَالَّذِي أَسْتَهْوَتْهُ أَشَيْطِينٌ فِي<br>الْأَرْضِ حَيْرَانٌ﴾                                                                                                                  | الأنعام    | ٦   |

| رقم الصفحة  | رقم الآية | نص الآية                                                                                                 | رقم السورة | اسم السورة |
|-------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
|             |           | ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْدِيُوا<br>إِلَيْهَا فِي ظُلْمَتِ الظَّرَفِ وَالْبَحْرِ﴾   | ٦          | الأنعام    |
| ١٥٢         | ٩٧        | ﴿فَالَّذِي أَصْبَحَ وَجْهَ الْأَرْضِ سَكَناً<br>وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا﴾                      | ٦          | الأنعام    |
| ٤٤          | ٩٩-٩٦     | ﴿وَنَادَى أَصْحَابُ الْأَنَارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنْ<br>أَفِضُّوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ﴾           | ٧          | الأعراف    |
| ١٩٢         | ٥٠        | ﴿وَهُوَ الَّذِي يُرِسِّلُ الرِّيحَ بُشْرًا يَتَبَّعُ<br>يَدَى رَحْمَتِهِ﴾                                | ٧          | الأعراف    |
| ١٦٥ ، ٦٩-٦٥ | ٥٧        | ﴿حَتَّىٰ إِذَا أَفْلَتَ سَحَابًا فَقَالَ سُقْنَاهُ<br>لِلَّهِ مَيْتٌ﴾                                    | ٧          | الأعراف    |
| ١٦٥         | ٥٧        | ﴿وَهُوَ الَّذِي يُرِسِّلُ الرِّيحَ بُشْرًا يَتَبَّعُ<br>يَدَى رَحْمَتِهِ﴾                                | ٧          | الأعراف    |
| ٦٥          | ٥٨-٥٧     | ﴿فَعَفَّرُوا الْنَّافَّةَ﴾                                                                               | ٧          | الأعراف    |
| ٩١          | ٧٧        | ﴿فَأَصْبَحُوا دَارِيْهُمْ جَنِيشِينَ﴾                                                                    | ٧          | الأعراف    |
| ٩٢          | ٧٨        | ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقَرَىٰ مَا سَعَوا وَاتَّقُوا فَلَنْخَنَا<br>عَلَيْهِمْ بَرَكَتُ مِنَ السَّكَّةِ﴾ | ٧          | الأعراف    |
| ٧٣ ، ١٩     | ٩٦        | ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الْطُّوفَانَ وَالْجِرَادَ وَالْقَمَلَ<br>وَالصَّفَادَعَ وَالَّدَمَ﴾            | ٧          | الأعراف    |
| ١٠٣ ، ٢١    | ١٣٣       | ﴿فَأَسْتَكَبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا نُجُونِينَ﴾                                                          | ٧          | الأعراف    |
| ١٠٣         | ١٣٣       | ﴿وَظَلَّلَنَا عَلَيْهِمُ الْفَمَمَ﴾                                                                      | ٧          | الأعراف    |
| ١٧          | ١٦٠       | ﴿فَأَبْجَسْتَ مِنْهُ أَثْنَانَ عَشَرَةَ عَيْنًا﴾                                                         | ٧          | الأعراف    |
| ٩٨          | ١٦٠       | ﴿وَسَنَّهُمْ عَنِ الْقَرْبَيْهِ الَّتِي كَانَتْ<br>حَاضِرَةً الْبَحْرِ﴾                                  | ٧          | الأعراف    |
| ١١٠         | ١٦٣       |                                                                                                          |            |            |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                                                            | اسم السورة | رقم الأعراف |
|------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|
| ١٣٢، ١١٢   | ١٦٣       | ﴿إِذَا تَأْتِيهِمْ حِيَاتُهُمْ يَوْمَ سَكِّنِيهِمْ شَرَعًا وَيَوْمَ لَا يَسْتَوْكُ لَا تَأْتِيهِمْ﴾                                                                                 |            | ٧           |
| ١١٢        | ١٦٣       | ﴿كَذَلِكَ بَلُوْهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُدُونَ﴾                                                                                                                                     |            | ٧           |
| ١١٣        | ١٦٤       | ﴿تَعْظُّونَ قَوْمًا أَلَّهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ﴾                                                                                                                        |            | ٧           |
| ١١٣        | ١٦٥       | ﴿فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكْرُوا بِهِ﴾                                                                                                                                                 |            | ٧           |
| ١١٣        | ١٦٥       | ﴿أَبْجَبْنَا الَّذِينَ يَنْهَا عَنِ السُّورَةِ﴾                                                                                                                                     |            | ٧           |
|            |           | ﴿وَأَنْذَنَا الَّذِينَ طَلَّوْا بِعَذَابٍ بَعِيسِيسِيْنَا كَانُوا يَفْسُدُونَ﴾                                                                                                      |            | ٧           |
| ١١٣        | ١٦٥       | ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاهِيَّةً لِيُظْهِرُوكُمْ بِهِ وَنَذَّهُكُمْ عَنْ كُرُبَّةِ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْتَطِعَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَمَيْتَنَتِ بِهِ الْأَقْدَامِ﴾ | الأنفال    | ٨           |
| ١٢٦، ١٢٣   | ١١        | ﴿اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقُّ مِنْ عِنْدِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنْ السَّمَاءِ أَوْ أَثْنِنَا بِعَذَابِ الْيَرِ﴾                                           | الأنفال    | ٨           |
| ١٨٠        | ٣٢        | ﴿لَا تَخْرُنَ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَّا﴾                                                                                                                                               | التوبة     | ٩           |
| ١٠٠        | ٤٠        | ﴿وَعَدَ اللَّهُ التَّزَمِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّتِ تَجْرِي مِنْ تَحْنِهَا الْأَنْهَرُ﴾                                                                                           | التوبة     | ٩           |
| ١٨٦        | ٧٢        | ﴿فِيهِ رِجَالٌ يُجْهَوْنَ أَنْ يَنْظَهُرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُظْهَرِينَ﴾                                                                                                       | التوبة     | ٩           |
| ٢٩         | ١٠٨       | ﴿وَحْنَ إِذَا كُنَّتِ فِي الْفَلَكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحٍ طَيْبَةٍ وَفَرَحُوا بِهَا﴾                                                                                            | يونس       | ١٠          |
| ١٤٢        | ٢٢        | ﴿وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحٍ طَيْبَةٍ وَفَرَحُوا بِهَا﴾                                                                                                                               | يونس       | ١٠          |
| ١٤١        | ٢٢        | ﴿وَجَاهَنَّا بِرِيحٍ عَاصِفٍ وَجَاهَهُمُ الْمَنْجُ بِنْ كُلِّ مَكَانٍ﴾                                                                                                              | يونس       | ١٠          |
| ١٤٠        | ٢٢        |                                                                                                                                                                                     |            |             |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                            | اسم السورة | رقم |
|------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|
| ١٠٥        | ٢٢        | ﴿لَئِنْ أَبْغَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لِتَكُونَنَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾                                                  | يونس       | ١٠  |
| ١٥٣        | ٢٣-٢٢     | ﴿هُوَ الَّذِي يَسِيرُكُمْ فِي الْأَرْضِ وَالْجَهَنَّمِ﴾                                                             | يونس       | ١٠  |
| ٦٨، ٦٧     | ٢٤        | ﴿إِنَّمَا مَكَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَّا أَنْزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ﴾                                          | يونس       | ١٠  |
| ٨٨         | ٧٨        | ﴿وَتَكُونُ لَكُمُ الْكُفْرِيَّةُ فِي الْأَرْضِ﴾<br>﴿فَاتَّبَعُهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُهُودُهُ بَعْيَادًا وَعَدْوًا﴾     | يونس       | ١٠  |
| ١٠١        | ٩٠        | ﴿حَتَّىٰ إِذَا أَذْرَكَهُ الْفَرَقُ﴾                                                                                | يونس       | ١٠  |
| ١٥٤ ، ١٠٢  | ٩٠        | ﴿وَإِنَّا مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾<br>﴿مَاءِنَتْ أَنَّمَا لَآ إِلَهَ إِلَّا الَّذِي مَاءِنَتْ بِهِ بَنُوا إِسْرَائِيلَ﴾ | يونس       | ١٠  |
| ١٥٤ ، ١٠١  | ٩٠        | ﴿مَاءِنَتْ أَنَّمَا لَآ إِلَهَ إِلَّا الَّذِي مَاءِنَتْ بِهِ بَنُوا إِسْرَائِيلَ﴾<br>﴿مَأْنَنَ﴾                     | يونس       | ١٠  |
| ١٠١        | ٩١        | ﴿مَأْنَنَ وَقَدْ عَصَيَتْ قَبْلُ وَكَتَبَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ﴾                                                      | يونس       | ١٠  |
| ١٠٢        | ٩١        | ﴿فَالْيَوْمَ نُشَيِّكَ بِمَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلَقَكَ مَاهِيَّةً﴾                                             | يونس       | ١٠  |
| ١٠٢        | ٩٢        | ﴿فَلَوْلَا كَانَتْ فَرِيزَةً مَاءِنَتْ فَنَفَعَهَا إِيمَنَهَا إِلَّا قَوْمٌ يُؤْسِنُ لَنَّمَاءِنُوا﴾                | يونس       | ١٠  |
| ١١٧        | ٩٨        | ﴿وَأُوحِيَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمَكَ إِلَّا مَنْ فَدَ مَاءِنَ﴾                                | هود        | ١١  |
| ٧٩         | ٣٦        | ﴿وَاصْنَعْ الْفَلَكَ بِأَغْيِنَنَا وَوَجِنَنَا وَلَا تُخْطِبْنِي فِي الَّذِينَ طَلَمُوا﴾                            | هود        | ١١  |
| ٨٠         | ٣٧        | ﴿وَاصْنَعْ الْفَلَكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَّا مِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا بِنَتْهُ﴾                              | هود        | ١١  |
| ٧٨         | ٤٠        | ﴿وَمَا مَاءِنَ مَعْهُ إِلَّا قَلِيلٌ﴾                                                                               | هود        | ١١  |
| ٨١، ٧٨، ١٨ | ٤٠        | ﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَهُ أَمْنَنَا وَفَارَ النَّشَرُ﴾                                                                 | هود        | ١١  |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                                                                                                          | اسم السورة | رقم السورة |
|------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
| ٨٢         | ٤٠        | ﴿إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَيْنَهُ الْعَوْلُ وَمَنْ مَاءَنُ﴾                                                                                                                                                                            | هود        | ١١         |
| ٨٧         | ٤٠        | ﴿فَلَمَّا أَخْرَجْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ أَتَتْنَا﴾                                                                                                                                                                     | هود        | ١١         |
| ١٤٣        | ٤٢        | ﴿وَهُنَّ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ﴾                                                                                                                                                                                  | هود        | ١١         |
| ٨٣         | ٤٢        | ﴿مَوْجٍ كَالْجِبَالِ﴾                                                                                                                                                                                                             | هود        | ١١         |
| ٨٢         | ٤٢        | ﴿وَنَادَى نُوحٌ أَبْنَاهُ وَكَانَ فِي مَغْزِلٍ﴾                                                                                                                                                                                   | هود        | ١١         |
| ٨٣         | ٤٢        | ﴿أَرْسَكَ مَعْنَانًا﴾                                                                                                                                                                                                             | هود        | ١١         |
| ٨٣         | ٤٣        | ﴿سَتَأْوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُكُمْ مِنَ الْمَاءِ﴾                                                                                                                                                                               | هود        | ١١         |
| ٨٣         | ٤٣        | ﴿وَلَا يَعِيشُ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلَّا مَنْ رَحِمَ﴾                                                                                                                                                                  | هود        | ١١         |
| ٨٣         | ٤٣        | ﴿وَمَا لَمْ يَبْيَنْنَا لِمَوْجٍ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَفِينَ﴾<br>﴿وَقَبْلَ يَتَأَرَّضُ أَلْكَيْ مَائِكَ وَيَنْسَمَّةَ أَلْقَلِي وَغَيْضَ الْمَاءِ﴾                                                                                | هود        | ١١         |
| ٨٣         | ٤٤        | ﴿وَغَيْضَ الْمَاءِ﴾                                                                                                                                                                                                               | هود        | ١١         |
| ٨٧         | ٤٤        | ﴿وَفَضَّيَ الْأَمْرَ﴾                                                                                                                                                                                                             | هود        | ١١         |
| ٨٥         | ٤٤        | ﴿عَلَى الْمُؤْرِثِي﴾                                                                                                                                                                                                              | هود        | ١١         |
| ٨٦         | ٤٨        | ﴿فَيَلْ يَنْجُ أَهْيَطِ يَسْلَمُ مَنَا وَبَرْكَتِي﴾<br>﴿وَيَقُولُ أَسْتَغْفِرُ رَبِّكُمْ ثَمَّ شُوْبَا إِلَيْهِ<br>يُرْسِلُ أَسْسَمَةَ عَلَيْكُمْ مَذْرَارًا وَبَرِزَّكُمْ<br>ثُوَّةً إِلَى قُورَكُمْ وَلَا نَنْلَوَا مُخْرِبِنَ﴾ | هود        | ١١         |
| ٧٩         | ٥٢        | ﴿وَكَلَّا نَفْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرَّسُلِ مَا<br>ثَبَّتْ يَدِ فَوَادِكَ﴾                                                                                                                                                 | هود        | ١١         |
| ٧٧         | ١٢٠       | ﴿وَأَلْقَوْهُ فِي غَيْبَتِ الْجُنُّ يَلْتَفِظُ<br>بَعْضُ الْسَّيَّارَةِ﴾                                                                                                                                                          | يوسف       | ١٢         |
| ١٧         | ١٠        | ﴿فَقَالَ تَرَوْنَ سَبْعَ سَيِّنَ دَابِّا فَا حَصَّدُتُمْ<br>فَدَرُوْهُ فِي شَبَلِيَّةٍ إِلَّا قَلِيلًا بَيْنَا تَأْكُلُونَ﴾                                                                                                       | يوسف       | ١٢         |
| ٤١         | ٤٧        |                                                                                                                                                                                                                                   |            |            |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                           | اسم السورة | رقم السورة |
|------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
| ٤١         | ٥٥        | ﴿أَجْعَلَنَا عَلَىٰ خَرَابِينَ الْأَرْضَ إِنِّي حَقِيقٌ عَلَيْهِ﴾<br>﴿وَيُسْقَى بِمَاءٍ وَجِدْرٍ وَتَصْبِلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِي الْأَكْلِ﴾ | يوسف       | ١٢         |
| ٢٨         | ٤         | ﴿هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرَزَقَ خَوْفًا وَطَمَعًا﴾                                                                                             | الرعد      | ١٣         |
| ١٧٩ ، ١٥٨  | ١٣-١٢     | ﴿وَيُنْشِئُ السَّحَابَ الْثِقَالَ﴾                                                                                                                 | الرعد      | ١٣         |
| ٢٠         | ١٣        | ﴿وَيُسَيِّحُ الرَّعْدَ مُحَمَّدًا﴾<br>﴿إِنَّمَا دَعْوَةُ الْمُغَيْرِيِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ يَشْتَهِي﴾    | الرعد      | ١٣         |
| ٥٥         | ١٤        | ﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا مَأْتَ أُوذِيَّةً يُقَدِّرُهَا﴾                                                                                      | الرعد      | ١٣         |
| ٥٨ ، ١٩    | ١٧        | ﴿فَاحْتَلَ السَّيْلَ زَبَدًا رَأْيَاتِ﴾<br>﴿مَنْذُلَ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقْوُنُ بَعْرَىٰ مِنْ تَهْنِئَةِ الْآتَهِرِ﴾                  | الرعد      | ١٣         |
| ١٤٩ ، ٦٣   |           |                                                                                                                                                    |            |            |
| ٢١ ، ١٨    | ١٧        | ﴿يَكَادُ يُسِعُهُ﴾                                                                                                                                 | الرعد      | ١٣         |
| ١٨٥        | ٣٥        | ﴿مَنْذُلَ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقْوُنُ بَعْرَىٰ مِنْ تَهْنِئَةِ الْآتَهِرِ﴾                                                             | الرعد      | ١٣         |
| ١٨٦        | ١٦        | ﴿وَيُسْقَى مِنْ مَاءٍ صَدِيرًا﴾<br>﴿وَيُسْقَى مِنْ مَاءٍ صَدِيرًا يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِعُهُ﴾                                            | ابراهيم    | ١٤         |
| ١٩٥        | ١٧        | ﴿يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِعُهُ﴾                                                                                                             | ابراهيم    | ١٤         |
| ١٩١        | ١٧        | ﴿وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمُبِينٍ﴾                                                                                    | ابراهيم    | ١٤         |
| ١٩٥        | ١٧        | ﴿إِنَّ أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ عَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْلِكَ الْمُحَرَّمَ﴾                                                         | ابراهيم    | ١٤         |
| ٣٨         | ٣٧        | ﴿وَلَنْ تَرَنَ شَيْءًا إِلَّا عِنْدَنَا خَرَابًا وَمَا نَنْزِلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَقْلُومٍ﴾                                                       | ابراهيم    | ١٤         |
| ١٦٠ ، ١٥٨  | ٤٨        | ﴿وَلَنْ تَرَنَ شَيْءًا إِلَّا عِنْدَنَا خَرَابًا وَمَا نَنْزِلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَقْلُومٍ﴾                                                       | الحجر      | ١٥         |
| ١٧٢ ، ٣٦   | ٢٠        |                                                                                                                                                    |            |            |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                           | رقم اسم السورة | رقم الحجر |
|------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------|
| ٤٨٠، ٣٧    | ٢٢        | ﴿وَأَرْسَلْنَا الْرِّيحَ لِوَقْعَ فَأَرْزَقْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْقَبْتُكُمُوا﴾          | ١٥             | الحجر     |
| ١٦٧، ١٦٦   |           |                                                                                                    |                |           |
| ١٤         | ٧٤        | ﴿وَأَنْطَرْنَا عَلَيْهِمْ جَمَارَةً مِنْ سِجِيلٍ﴾                                                  | ١٥             | الحجر     |
| ١٣٦        | ٧٦        | ﴿وَلَكُمْ فِيهَا جَاهَلٌ حِينَ تُرْبَحُونَ وَجِينَ شَرَحُونَ﴾                                      | ١٦             | النحل     |
|            |           | ﴿وَهُوَ الَّذِي سَعَرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيرًا﴾                             | ١٦             | النحل     |
| ١٣١        | ١٤        | ﴿وَتَرَى الْفَلَكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلَتَبْغَعُوا مِنْ قَضِيلِهِ وَلَمَلَكُمْ تَشَكُّونَ﴾          | ١٦             | النحل     |
| ١٣٨        | ١٤        | ﴿وَعَلِمْتُمْ وَبِالْجَمِيعِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾                                                     | ١٦             | النحل     |
| ١٥٢        | ١٦        | ﴿وَلَوْ يُؤَاخِذَ اللَّهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ دَائِبٍ﴾                   | ١٦             | النحل     |
| ١٥٧        | ٦١        | ﴿وَصَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ أَمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغْدًا﴾     | ١٦             | النحل     |
| ١٧٦        | ١١٢       | ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْكُمْ بَيْعَ إِسْرَإِيلَ فِي الْكِتَابِ لِتَقْسِدُنَّ فِي الْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ﴾ | ١٧             | الإسراء   |
| ٨٨         | ٤         | ﴿وَلَقَدْ كَرَمْنَا بَيْتَ مَادَمْ وَحَلَّنَاهُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾                          | ١٧             | الإسراء   |
| ١٥٣        | ٧٠        | ﴿وَإِنْ كَادُوا لِيَسْتَفِرُوكُمْ مِنَ الْأَرْضِ لِتُخْرِجُوكُمْ مِنْهَا﴾                          | ١٧             | الإسراء   |
| ٨٨         | ٧٦        | ﴿وَمَا أُوتِشَدَ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾                                                   | ١٧             | الإسراء   |
| ١٠٩        | ٨٥        | ﴿ثُلَّتْ مِائَتَيْ سِينِينَ وَأَرْدَادُوا تِسْعًا﴾                                                 | ١٨             | الكهف     |
| ١٠٧        | ٢٥        | ﴿وَإِنْ يَسْتَفِسِرُوا يَعْنَوْا بِمَا كَانُوا مُهَمَّلِينَ يَشْوِي الْوُجُوهَ﴾                    | ١٨             | الكهف     |
| ١٩٣        | ٢٩        | ﴿يُشَكِّ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقَا﴾                                                         | ١٨             | الكهف     |
| ١٩٣        | ٢٩        |                                                                                                    |                |           |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                 | اسم السورة | رقم السورة |
|------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
| ١٨٦        | ٣١        | ﴿أَوْلَئِكَ لَمْ يَجْنَبُ عَذَابَنَا بَعْدِي مِنْ تَحْقِيمِ الْآثَارِ﴾                                                   | الكهف      | ١٨         |
| ٦٧         | ٤٥        | ﴿هَشِيمًا نَذَرُوهُ الرِّيحُ﴾                                                                                            | الكهف      | ١٨         |
|            |           | ﴿وَاضْرِبْتُ لَهُمْ مِثْلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَّا أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْنَاطَ بِهِ بَنَاتُ الْأَرْضِ | الكهف      | ١٨         |
| ٦٥         | ٤٥        | ﴿فَأَضْبَحَ هَشِيمًا نَذَرُوهُ الرِّيحُ﴾                                                                                 | الكهف      | ١٨         |
|            |           | ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَنَةٍ لَا أَتَبْرُغُ حَقَّ أَبْلَغَ مَجَمِعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقْبَانًا﴾           | الكهف      | ١٨         |
| ١٠٦        | ٦٠        | ﴿نَسِيَا حُوَّهُمَا﴾                                                                                                     | الكهف      | ١٨         |
| ١٣٣        | ٦١        | ﴿إِنَّا غَدَّا نَا لَقَدْ لَيَقِنَّا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبَا﴾                                                       | الكهف      | ١٨         |
| ١٠٦        | ٦٢        | ﴿سَبِيلُهُ فِي الْبَحْرِ عَبَّا﴾                                                                                         | الكهف      | ١٨         |
| ١٠٧        | ٦٣        | ﴿أَرَيْتَ إِذْ أَوْنَتَا إِلَى الصَّخْرَةِ فَإِنِّي سَبَّثْتُ الْحَوْتَ﴾                                                 | الكهف      | ١٨         |
| ١٠٧، ١٠٥   | ٦٤-٦٣     | ﴿فَوَجَدَا عَبَدًا مِنْ عِبَادِنَا مَا نَهَنَّهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا﴾            | الكهف      | ١٨         |
| ١٠٥        | ٦٥        | ﴿قَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِعَ مَعِي صَبَرًا وَكَيْفَ تَصْرِّ عَلَى مَا لَرَأَيْتُ بِهِ خَبَرًا﴾                         | الكهف      | ١٨         |
| ١٠٧        | ٦٨-٦٧     | ﴿سَتَجْدِيفُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَعْصِي لَكَ أَمْرًا﴾                                                     | الكهف      | ١٨         |
| ١٠٨        | ٧٠        | ﴿فَلَا تَسْتَفِنِي عَنْ شَيْءٍ حَقَّ أَخْدِثُ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا﴾                                                       | الكهف      | ١٨         |
| ١٠٨        | ٧٣-٧١     | ﴿لِغُرْقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا﴾                                                                       | الكهف      | ١٨         |
| ٩٦         | ٣٩        | ﴿فَاقْرِبْهُ فِي الْيَمِّ فَلَيَقْبِهِ الْيَمُ بِالسَّاحِلِ يَلْخَدْهُ عَدُوُّ لَيِّ وَعَدُوُّ الْيَمِّ﴾                 | طه         | ٢٠         |
| ٩٩         | ٤٨-٤٣     | ﴿أَذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى فَقُولَا لَهُ قَوْلًا إِنَّا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى﴾               | طه         | ٢٠         |

| رقم الصفحة  | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                               | رقم السورة | اسم السورة |
|-------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
|             |           | ﴿وَلَقَدْ أَرْعَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَشْرِبِ عِبَادَى<br>فَأَضَرَبَ لَهُمْ طَرِيقًا فِي الْبَحْرِ يَسْكَأُ لَا يَخْفَى<br>دَرَكًا وَلَا يَخْتَشَى﴾ | ٢٠         | طه         |
| ٩٩          | ٧٧        | ﴿لَا يَخْفَى دَرَكًا وَلَا يَخْتَشَى﴾                                                                                                                  | ٢٠         | طه         |
| ١٠٠         | ٧٧        | ﴿وَسَلَّوْنَاهُ عَنِ الْعَبَالِ فَقُلْ يَسْفِهُمْ رَبِّ سَفَّا<br>فَيَذْرُهَا قَاعِمًا صَفَصَافًا لَا تَرَى فِيهَا عَوْجًا<br>وَلَا أَمْتَانًا﴾        | ٢٠         | طه         |
| ١٦١ ١٠٦-١٠٥ |           | ﴿أَوْلَئِرَ بَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ<br>وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَقَابًا﴾                                                               | ٢١         | الأنبياء   |
| ٢٥          | ٣٠        | ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَخْصٍ حَيٌّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾                                                                                     | ٢١         | الأنبياء   |
| ٢٥          | ٣٠        | ﴿أَفَلَا يُؤْمِنُونَ﴾                                                                                                                                  | ٢١         | الأنبياء   |
| ١١٦         | ٨٧        | ﴿وَذَا الْثَّوْنِ إِذْ ذَهَبَ مُذَنْصِبَا﴾                                                                                                             | ٢١         | الأنبياء   |
| ١١٧         | ٨٧        | ﴿فَنَظَرَ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ﴾                                                                                                                 | ٢١         | الأنبياء   |
| ١٢٠         | ٨٧        | ﴿فَنَادَاهُ فِي الظُّلْمَاتِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَّ                                                                                              | ٢١         | الأنبياء   |
| ١٢٠         | ٨٨        | ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَبَيَّنْنَاهُ مِنَ الْغَمْرِ﴾                                                                                                    | ٢١         | الأنبياء   |
| ١٢٠         | ٨٨        | ﴿وَكَذَلِكَ نُشِحِّ الْمُؤْمِنِينَ﴾                                                                                                                    | ٢١         | الأنبياء   |
| ٧٢ ، ١٤     |           | ﴿يَتَأْيَاهَا النَّاسُ إِنْ كَتَمْتُ فِي رَبِّي مِنَ<br>الْبَعْثَ فَإِنَا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ﴾                              | ٢٢         | الحج       |
| ٧١          | ٥         | ﴿وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِدُ إِلَّا أَرْدِلَ الْعُشْرَ<br>لِكَيْلَا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا﴾                                                    | ٢٢         | الحج       |
| ١٩٢         | ٢٠-١٩     | ﴿يُصَبُّ مِنْ فَوْقِ رُؤُسِهِمُ الْحَبَّيْمُ<br>يُصَهَّرُ بِهِ، مَا فِي بُطُونِهِمْ وَلَجْلَوْدُهُمْ﴾                                                  | ٢٢         | الحج       |
| ١٧          | ٤٥        | ﴿وَيَتَرَ مُعَطَّلَهُ وَقَصَرَ مَشِيدَهُ﴾                                                                                                              | ٢٢         | الحج       |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                        | رقم السورة | اسم السورة |
|------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
| ٦٧         | ٦٣        | ﴿وَالَّتِي تَرَأَتْ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَصَبَّحَ الْأَرْضُ مُخْصَرًا﴾                                 | ٢٢         | الحج       |
| ١٧٢، ٣٧    | ١٨        | ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً يُقْدِرُ فَاسِكَةَ فِي الْأَرْضِ﴾                                                          | ٢٣         | المؤمنون   |
| ١٧٥        |           |                                                                                                                                 |            |            |
| ٥٩، ٥٧، ١٦ | ٣٩        | ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَلُهُمْ كُثُرٌ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُمْ أَظْنَانًا مَاءَ حَتَّى إِذَا جَاءَهُمْ لَمْ يَجِدُهُ شَيْئًا﴾ | ٢٤         | النور      |
| ١٤٤، ٥٨    | ٤٠        | ﴿وَأَنَّ كُلُّمَنِتِ فِي بَحْرٍ لَّيْسَ يَغْشَلُهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ﴾                                                 | ٢٤         | النور      |
| ١٤٥        | ٤٠        | ﴿كُلُّمَنِتِ فِي بَحْرٍ لَّيْسَ﴾                                                                                                | ٢٤         | النور      |
| ٥٩         | ٤٠        | ﴿وَمَنْ لَمْ يَعْمَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ﴾                                                                | ٢٤         | النور      |
| ١٤٥، ٥٨    | ٤٠        | ﴿إِذَا أَخْرَجَ يَكْدُمُ لَمْ يَكُنْ يَرَاهَا﴾                                                                                  | ٢٤         | النور      |
| ١٦٨، ١٦    | ٤٣        | ﴿إِذَا رَأَ أَنَّ اللَّهَ يُسْرِي سَحَابًا ثُمَّ يُوَلِّ يَسْتَهُ ثُمَّ يَعْمَلُهُ رَكَامًا﴾                                    | ٢٤         | النور      |
|            |           | ﴿يُوَلِّ يَسْتَهُ ثُمَّ يَعْمَلُهُ رَكَامًا فَنَزَّ الْوَدْفَ يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ﴾                                           | ٢٤         | النور      |
| ١٤         | ٤٣        | ﴿فَنَزَّ الْوَدْفَ يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ﴾                                                                                      | ٢٤         | النور      |
| ١٥         | ٤٣        | ﴿وَيُنَزَّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جَيْلٍ فِيهَا مِنْ بَرَّهُ﴾                                                                   | ٢٤         | النور      |
| ١٦٩، ٢٥    | ٤٣        | ﴿يُكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَدْهُبُ بِالْأَبْصَرِ﴾                                                                                 | ٢٤         | النور      |
| ٢٨         | ٤٥        | ﴿وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابِّةٍ مِنْ مَاءٍ فِيهِمُ مَنْ يَشْئِي عَلَى بَطْنِيهِ﴾                                               | ٢٤         | النور      |
| ١٣٢، ٣٧    | ٢         | ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ قَدْرَهُ لَقَدِيرًا﴾                                                                                     | ٢٥         | الفرقان    |
| ١٧٩        | ٤٠        | ﴿وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا عَلَى الْقَرْيَةِ الَّتِي أُمْطَرَتْ مَطَرًا أَسْوَاءً﴾                                                   | ٢٥         | الفرقان    |
| ٤٤         | ٤٨-٤٥     | ﴿إِنَّمَا تَرَى إِلَيْ رَيْكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَّ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا﴾                                            | ٢٥         | الفرقان    |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                                  | اسم السورة | رقم الفرقان |
|------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------|
| ١٦٦        | ٤٨        | ﴿وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيحَ بُشِّرًا بَيْنَ يَدَيِ رَحْمَتِهِ﴾                                                                                      | الفرقان    | ٢٥          |
| ١٨٦        | ٤٨        | ﴿وَأَنْزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَا نَاهَا طَهُورًا﴾                                                                                                       | الفرقان    | ٢٥          |
|            |           | ﴿وَأَنْزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَا نَاهَا طَهُورًا لِتُنْخَىٰ إِلَيْهِ بَلَدَةً مَيْتَانًا وَشَقِيقَةً مِنَ الْخَلْقَاتِ أَنْعَمَّا وَأَنَاسَى كَيْدَرًا﴾ | الفرقان    | ٢٥          |
| ١٧٢، ٣٠    | ٤٩-٤٨     | ﴿وَهُوَ الَّذِي مَجَّ الْبَحْرَيْنَ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مَلْحٌ أَحَاجٌ﴾                                                                          | الفرقان    | ٢٥          |
| ١٤٨        | ٥٣        | ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ سَبَّا وَصَهْرًا﴾                                                                                 | الفرقان    | ٢٥          |
| ٢٩         | ٥٤        | ﴿إِنَّكُمْ مُتَبَعِّنُونَ﴾                                                                                                                                | الشعراء    | ٢٦          |
| ٩٩         | ٥٢        | ﴿فَلَمَّا تَرَءَ الْجَمَعَانِ قَالَ أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمَذْكُونُونَ﴾                                                                               | الشعراء    | ٢٦          |
| ٩٩         | ٦١        | ﴿قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِي رَبِّي سَيِّدِنِينَ﴾                                                                                                            | الشعراء    | ٢٦          |
| ٩٩         | ٦٢        | ﴿أَنَ أَضْرِبَ يَعْصَاكَ الْبَحْرُ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالظُّرُورِ الْعَظِيمِ﴾                                                              | الشعراء    | ٢٦          |
| ١٠٠ ، ٩٤   | ٦٣        | ﴿وَأَنْزَلْنَا ثُمَّ الْآخِرَينَ﴾                                                                                                                         | الشعراء    | ٢٦          |
| ١٠١ ، ١٠٠  | ٦٤        | ﴿أَتَذَكَّرُونَ فِي مَا هَنَّا مَاءِنِينَ فِي جَهَنَّمْ وَغَيْرُهُونَ﴾                                                                                    | الشعراء    | ٢٦          |
| ٩١ ، ٩٠    | ١٤٨-١٤٦   | ﴿هَذِهِ نَاقَةٌ لَمَّا شَرِبَ وَلَكُنْ شَرِبَ يَوْمَ مَعْلُومٍ﴾                                                                                           | الشعراء    | ٢٦          |
|            |           | ﴿وَلَا تَسْوُهَا يَسْوُهَا فَيَأْذُنُكُمْ عَذَابٌ يَوْمٌ عَظِيمٍ﴾                                                                                         | الشعراء    | ٢٦          |
| ٩١         | ١٥٦       | ﴿وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ مَطَرًا فَسَاءَ مَطَرُ الْمُذَرِّينَ﴾                                                                                           | النمل      | ٢٧          |
| ١٤         | ٥٨        | ﴿أَمَنَ يَهْدِيْكُمْ فِي ظُلْمَتِ الْأَرْضِ وَالْبَحْرِ﴾                                                                                                  | النمل      | ٢٧          |
| ١٥٣        | ٦٣        |                                                                                                                                                           |            |             |

| رقم الصفحة  | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                                             | رقم اسم السورة | رقم السورة |
|-------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------------|
| ١٣٢، ٤٥، ٢٧ | ٨٨        | ﴿صَنَعَ اللَّهُ الَّذِي أَنْفَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾<br>﴿يُدَبِّغُ ابْنَاءَهُمْ وَيَسْتَخِنُهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا مِنَ الْمُفْسِدِينَ﴾                                    | النمل          | ٢٧         |
|             |           |                                                                                                                                                                      | القصص          | ٢٨         |
| ٩٤          | ٤         | ﴿وَرَبِّي فِرْعَوْنَ وَهَامَنْ وَحُودُهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا يَحْدُرُونَ﴾                                                                                        | القصص          | ٢٨         |
| ٩٦          | ٦         | ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيهِ﴾<br>﴿أَنْ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا حَفِظَ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ﴾                                           | القصص          | ٢٨         |
| ٩٥          | ٧         | ﴿فَإِذَا حَفِظَ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ﴾                                                                                                                   | القصص          | ٢٨         |
| ٩٤، ١٦      | ٧         | ﴿وَلَا تَخَافُ وَلَا تَحْزَنْ﴾<br>﴿لِيَكُونُ لَهُمْ عَذَّابًا وَحَزَنًا﴾                                                                                             | القصص          | ٢٨         |
| ٩٨، ٩٥      | ٧         | ﴿فَالنَّطْلَةُ مَا لِ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَذَّابًا وَحَزَنًا﴾                                                                                               | القصص          | ٢٨         |
| ٩٤          | ٨         | ﴿فَأَصَحَّ فِي الْمَدِينَةِ خَلِيلًا يَرْقَبُ﴾<br>﴿يَرْجِلُ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ يَسْعَ قَالَ يَنْتَهُ مَسْأَلَةً يَأْتِمُونَ إِلَيْكَ لِيُقْتَلُوكَ فَأَخْرُجْ | القصص          | ٢٨         |
| ٩٦          | ٨         | ﴿إِنِّي لَكَ مِنَ التَّصْحِينِ﴾<br>﴿فَرَجَّعَ مِنْهَا خَلِيلًا يَرْقَبُ قَالَ رَبِّي يَحْتَنِي مِنْ                                                                  | القصص          | ٢٨         |
| ٩٦          | ٢٠        | ﴿الْقُورُ الظَّلِيلِينَ﴾                                                                                                                                             | القصص          | ٢٨         |
| ٩٧          | ٢٢        | ﴿عَسَى رَبُّكَ أَنْ يَهْدِيَنِي سَوَاءَ السَّبِيلُ﴾                                                                                                                  | القصص          | ٢٨         |
| ٩٧          | ٢٣        | ﴿فَنَكَّ النَّاسَ يَسْقُونَ﴾                                                                                                                                         | القصص          | ٢٨         |
| ٩٧          | ٢٣        | ﴿أَمْرَاتَنِي تَذَوَّدَانِ﴾                                                                                                                                          | القصص          | ٢٨         |
| ٩٧          | ٢٣        | ﴿فَالَّذِي مَا حَطَبْكُمْ﴾                                                                                                                                           | القصص          | ٢٨         |
|             |           | ﴿لَا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الْإِعْكَامُ وَأَبُوكَا شَيْخُ كَبِيرٌ﴾                                                                                                 | القصص          | ٢٨         |
| ٩٧          | ٢٣        |                                                                                                                                                                      |                |            |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                              | اسم السورة | رقم |
|------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|
|            |           | ﴿فَسَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَّ إِلَى الظَّلَلِ فَقَالَ رَبٌْ إِنِّي لِمَا أَنْزَلَتَ إِلَيَّ مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ﴾                     | القصص      | ٢٨  |
| ٩٧         | ٢٤        | ﴿لَا تَخَفْ بَعْثَةً مِنْ أَقْوَمِ الظَّالِمِينَ﴾                                                                                     | القصص      | ٢٨  |
| ٩٨، ٩٤     | ٢٥        | ﴿فَأَخْذُنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبْذَنَاهُمْ فِي الْيَرَابِ﴾                                                                            | القصص      | ٢٨  |
| ١٠١        | ٤٠        | ﴿أَلَفَ سَكَنٌ إِلَّا حَسِينٌ عَامًا﴾                                                                                                 | العنكبوت   | ٢٩  |
| ٨٧ ، ٧٨    | ١٤        | ﴿وَتَلَكَ الْأَمْنَلُ نَصْرُهُمَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهُمَا إِلَّا عَكْلُهُمُونَ﴾                                                 | العنكبوت   | ٢٩  |
| ٥٢         | ٤٣        | ﴿وَلَيْنَ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ أَسْمَاءَهُنَّ وَالْأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لِيَقُولُوا اللَّهُ فَأَنَّ يُوفِكُونَ﴾ | العنكبوت   | ٢٩  |
| ٤٥         | ٦٣-٦١     | ﴿ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾                                                                                          | الروم      | ٣٠  |
| ١٥٥        | ٤١        | ﴿بِمَا كَسَبَتِ ابْنَيِ النَّاسِ﴾                                                                                                     | الروم      | ٣٠  |
| ١٥٦        | ٤١        | ﴿لِيُذِيقُهُمْ بَعْضَ﴾                                                                                                                | الروم      | ٣٠  |
| ١٥٧        | ٤١        | ﴿وَلَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾                                                                                                           | الروم      | ٣٠  |
| ١٥٧        | ٤١        | ﴿الَّذِي يُرِسِّلُ الرِّيحَ فَشَيْرُ سَحَابَةً﴾                                                                                       | الروم      | ٣٠  |
| ١٧٠ ، ٤٥   | ٤٨        | ﴿فَانْظُرْ إِلَى مَا تَرَى رَحْتَ اللَّهَ كَيْفَ يُنْجِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾                                                  | الروم      | ٣٠  |
| ٢٠         | ٥٠        | ﴿وَلَيْنَ أَرْسَلْنَا رِبَّا فَرَأَاهُ مُضْفَرًا لَطَّلُوا مِنْ بَعْدِهِ يَكْفُرُونَ﴾                                                 | الروم      | ٣٠  |
| ١٧٠        | ٥١        | ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ الظَّنَّكَ تَمْرِي فِي الْبَحْرِ يَنْعَمِتُ اللَّهُ لِيُرِيكُمْ مِنْ مَا يَشَاءُ﴾                                  | لقمان      | ٣١  |
| ١٣٩ ، ١٣٨  | ٣١        | ﴿وَإِذَا غَشِيْهِمْ مَوْجٌ كَأَظْلَلَ دَعْوَاهُ اللَّهُ مُغَاصِبَهُنَّ لَهُ الَّذِينَ﴾                                                | لقمان      | ٣١  |
| ١٤٣        | ٣٢        | ﴿فَيَنْهُمْ مُقْصَدُهُ﴾                                                                                                               | لقمان      | ٣١  |
| ١٠٥        | ٣٢        | ﴿وَمَا يَجْحَدُ بِمَا يَأْتِنَا إِلَّا كُلُّ خَابَرٍ كَفُورٍ﴾                                                                         | لقمان      | ٣١  |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                      | السورة  | رقم السورة |
|------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------|
|            |           | ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ وَبَدَا حَلْقَهُ لِإِلَانِسِنٍ مِّنْ طِينٍ﴾           | السجدة  | ٣٢         |
| ٢٧         | ٧         | ﴿ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَمٌ مِّنْ شَلَالَةٍ مِّنْ مَاءٍ مَّهِينٍ﴾                                  | السجدة  | ٣٢         |
| ١٩٥        | ٢٠        | ﴿كُلُّمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا أُعِيدُوا فِيهَا﴾                                 | السجدة  | ٣٢         |
| ١٦٥        | ٩         | ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجَحْوِدًا لَمْ تَرَوْهَا﴾                                  | الأحزاب | ٣٣         |
| ٤١         | ١٧-١٥     | ﴿لَقَدْ كَانَ لِسَلَمٍ فِي مَسْكِنِهِمْ عَائِدًا جَنَّاتِنَّ عَنْ يَمِينِ وَشَمَائِلِ﴾        | سباء    | ٣٤         |
| ٤١         | ١٩        | ﴿وَمَرْقَنْهُمْ كُلُّ مُمَرَّقٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرٍ لِكُلِّ صَبَابِ شَكُورٍ﴾            | فاطر    | ٣٥         |
| ١٦٦، ٧٩    | ٩         | ﴿وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرَّبِيعَ فَتَبَرُّ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلْدَهُ مَيِّتًا﴾ | فاطر    | ٣٥         |
| ١٣٥        | ١٢        | ﴿وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاثٌ سَاعِيٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مَلْحٌ أَجَاجٌ﴾  | فاطر    | ٣٥         |
| ١٥٠، ٢٧    | ١٢        | ﴿هَذَا عَذْبٌ فُرَاثٌ سَاعِيٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مَلْحٌ أَجَاجٌ﴾                               | فاطر    | ٣٥         |
| ١٣١        | ١٢        | ﴿وَهَذَا مَلْحٌ أَجَاجٌ﴾                                                                      | فاطر    | ٣٥         |
| ٢٩         | ٢٧        | ﴿أَلَفَ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاهِ فَأَخْرَجَنَا بِهِ ثَمَرَتِنَ﴾      | فاطر    | ٣٥         |
| ١٩٥        | ٣٧-٣٦     | ﴿لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فِيمَوْلُو وَلَا يُخْفَفَ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا﴾                   | يس      | ٣٦         |
| ١٤٤        | ٣٩-٣٨     | ﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقْرٍ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ﴾               | يس      | ٣٦         |
| ١٤٠، ١٣٨   | ٤١        | ﴿وَإِيَّهُ لَمْ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفَلَكِ الْمَسْحُونِ﴾                    | يس      | ٣٦         |
| ١٥٨        | ٨٠        | ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا﴾                                     | الصفات  | ٣٦         |
| ١٨٥        | ٤٧        | ﴿لَا فِيهَا غُولٌ وَلَا هُمْ عَنْهُ يُنْزَفُونَ﴾                                              | الصفات  | ٣٧         |

| رقم الصفحة      | رقم الآية | نص الآية                                                                                        | رقم اسم السورة |
|-----------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ١٩٥             | ٦٧        | ﴿ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْنَا لَشُؤْنًا مِّنْ حَيْثِ﴾                                           | الصفات ٣٧      |
| ١٩٦             | ٦٨        | ﴿ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُمْ لِإِلَيْنَا الْجَحِيمُ﴾                                               | الصفات ٣٧      |
| ٨٩، ٨٧          | ٧٧        | ﴿وَجَعَلْنَا دُرْبَتِهِمْ هُرُبًا بَاقِينَ﴾                                                     | الصفات ٣٧      |
| ١١٦             | ١٣٩       | ﴿وَإِنَّ يُوسُفَ لِيَوْمَ الْمُرْسَلِينَ﴾                                                       | الصفات ٣٧      |
| ١١٧             | ١٤٠       | ﴿إِذَا أَبَقَ إِلَى الْفَلَكِ الْمَشْحُونَ﴾                                                     | الصفات ٣٧      |
| ١١٨ - ١٤٢ - ١٤١ |           | ﴿فَأَهْمَمْ فَكَانَ مِنَ الْمُدْخَبِينَ فَالْقَنْمَةُ الْمُوْتُ﴾                                | الصفات ٣٧      |
| ١١٨             | ١٤١       | ﴿فَكَانَ مِنَ الْمُدْخَبِينَ﴾                                                                   | الصفات ٣٧      |
| ١٢٠             | ١٤٢       | ﴿فَالْقَنْمَةُ الْمُوْتُ﴾                                                                       | الصفات ٣٧      |
| ١٢٠ - ١٤٤ - ١٤٣ |           | ﴿فَلَوْلَا أَنَّمَا كَانَ مِنَ الْمُسَيْحِينَ لَلَّيْلَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبَعَّثُونَ﴾ | الصفات ٣٧      |
| ١٢١، ١٢٠        | ١٤٥       | ﴿فَبَدَدَهُ بِالْعَرَاءِ﴾                                                                       | الصفات ٣٧      |
| ١٢١             | ١٤٧       | ﴿وَأَزْسَلْنَاهُ إِلَى يَاثِةِ الْفِيْأَ أوْ زِيدُوكَ﴾                                          | الصفات ٣٧      |
| ٣١              | ٤٢ - ٤١   | ﴿وَأَذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِّي مَسَنِيَ الشَّيْطَنُ بِتَصْبِ﴾         | ص ٣٨           |
| ٣٣، ١٨، ١٥      | ٤٢        | ﴿هَذَا مُقْسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ﴾                                                              | ص ٣٨           |
|                 |           | ﴿أَتَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً                                       | الزمر ٣٩       |
| ٤٨، ١٨          | ٢١        | ﴿فَسَلَكُمْ يَتَّبِعُونَ فِي الْأَرْضِ﴾                                                         |                |
| ١٧٤، ٧٠         |           |                                                                                                 |                |
| ١٩              | ١٣        | ﴿وَيُنَزَّلُ لَكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ رِزْقًا﴾                                                   | غافر ٤٠        |
|                 |           | ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ﴾                  | غافر ٤٠        |
| ٧٧              | ١٨        | ﴿وَمِنْ مَا يَنْتَهِي إِلَيْهِ النَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ﴾                              | فصلت ٤١        |
| ٧٢              |           | ﴿وَلَرَبْ سَطَ اللَّهُ الرِّزْقُ لِعِبَادِهِ لَعَوْنَى فِي الْأَرْضِ﴾                           | الشورى ٤٢      |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                 | اسم السورة | رقم السورة |
|------------|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
|            |           | ﴿وَهُوَ الَّذِي يُنْزِلُ الْفِتْنَةَ مِنْ بَعْدِ مَا فَنَطَّا<br>وَيَشْرُكُونَ رَحْمَتَهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ﴾                  | الشورى     | ٤٢         |
| ٢٠، ١٤     | ٢٨        | ﴿إِنْ يَسْتَأْنِي بِسِكِّينِ الرِّيحِ فَيُظْلَلُ رَوَادِكَ عَلَى ظَهَرِهِ﴾                                                               | الشورى     | ٤٢         |
| ١٤٠        | ٣٣        | ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَعْنَبِ مَا تَرَكُونَ﴾                                                                             | الزخرف     | ٤٣         |
| ١٣٨        | ١٣-١٢     | ﴿وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ﴾                                                                                                          | الزخرف     | ٤٣         |
| ١٣٨        | ١٣        | ﴿وَاتَّرَكُ الْبَحْرَ رَهْوًا إِنَّهُمْ جُنُدٌ مُعْرَفُونَ﴾                                                                              | الدخان     | ٤٤         |
| ٤١         | ٢٨-٢٥     | ﴿كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّتٍ وَعِيُونٍ وَرُزُوعٍ وَمَقَامَ كَبِيرٍ﴾                                                                       | الدخان     | ٤٤         |
|            |           | ﴿وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزْقٍ فَأَخْيَا بِهِ<br>الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾                                        | الجاثية    | ٤٥         |
| ١٩         | ٥         | ﴿اللَّهُ الَّذِي سَحَرَ لَهُ الْبَحْرَ لِتَجْرِيَ الْفُلْكَ<br>فِيهِ يَأْمُرُوهُ وَلِيَتَنْغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشَكُّوْنَ﴾ | الجاثية    | ٤٥         |
|            |           | ﴿مَثُلَ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنْفَعُونَ فِيهَا أَنْهَرٌ مِنْ                                                                    | محمد       | ٤٧         |
| ١٨٤        | ١٥        | ﴿مَاءً غَيْرَ مَاءِ سِينِ﴾                                                                                                               | محمد       | ٤٧         |
| ١٨٩، ١٨٣   | ١٥        | ﴿فِيهَا أَنْهَرٌ مِنْ مَاءٍ غَيْرِ مَاءِ سِينِ﴾                                                                                          | محمد       | ٤٧         |
| ١٨٥        | ١٥        | ﴿وَقَمْتُ فِيهَا مِنْ كُلِّ الشَّمَرَتِ﴾                                                                                                 | محمد       | ٤٧         |
| ١٨٥        | ١٥        | ﴿وَعَفَرَةٌ مِنْ رَبَّهُمْ﴾                                                                                                              | محمد       | ٤٧         |
| ١٩٣، ٥٩    | ١٥        | ﴿وَسُلْطُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَعَ أَمْعَاهُمْ﴾                                                                                         | محمد       | ٤٧         |
|            |           | ﴿وَزَرَّنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَرِّكًا فَأَلْبَسْنَا                                                                               | ق          | ٥٠         |
| ٦٩، ١٣     | ٩         | ﴿بِهِ جَنَّتٌ وَحَبَّ الْحَصِيدِ﴾                                                                                                        | الذاريات   | ٥١         |
| ١٦٧، ١٦٥   | ٤٢        | ﴿وَفِي عَادٍ إِذَا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ الْرِيحَ الْعَقِيمَ﴾                                                                           | الذاريات   | ٥١         |
| ١٦١        | ٦         | ﴿وَالْبَحْرُ الْمَسْجُورُ﴾                                                                                                               | الطور      | ٥٢         |
| ١٧         | ٤٤        | ﴿وَنَبَرَّا كَنْفًا مِنَ السَّمَاءِ سَافِطًا يَقُولُوا سَحَابٌ مَرْكُومٌ﴾                                                                | الطور      | ٥٢         |
| ٨٢         | ١٢        | ﴿وَجَرَرَنَا الْأَرْضَ عَيْنًا﴾                                                                                                          | القمر      | ٥٤         |
| ١٦٠-١٤٦    | ٢٠        | ﴿مِنَ الْبَحْرِينِ يَلْقَانَ يَنْهَا بَرَحٌ لَا يَبْيَانِ﴾                                                                               | الرحمن     | ٥٥         |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                            | رقم السورة | اسم السورة |
|------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
| ١٥٠، ١٣٤   | ٢٢        | ﴿يَخْرُجُ مِنْهَا الْأَلْوَحُ وَالْمَرْجَاثُ﴾                                                                                       | ٥٥         | الرحمن     |
| ١٣٩        | ٢٤        | ﴿وَلَهُ الْعَوْرَكُ الْمُسْتَأْنَثُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَطْلَمُ﴾                                                                    | ٥٥         | الرحمن     |
| ١٩٥        | ٤٤        | ﴿يَطْرُفُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ حَمِيمٍ عَانِ﴾                                                                                      | ٥٥         | الرحمن     |
| ١٨٩        | ٥٠        | ﴿فِيهَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ﴾                                                                                                      | ٥٥         | الرحمن     |
| ١٣٤        | ٥٨        | ﴿كَاهِنَ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ﴾                                                                                                | ٥٥         | الرحمن     |
| ١٨٩        | ٦٢        | ﴿وَمِنْ دُونِهَا جَنَانُ﴾                                                                                                           | ٥٥         | الرحمن     |
| ١٨٩        | ٦٦        | ﴿فِيهَا عَيْنَانِ نَضَّاخَانِ﴾                                                                                                      | ٥٥         | الرحمن     |
| ١٩٤        | ٤٢        | ﴿فِي سَمَوْرٍ وَمَجْمِيرٍ﴾                                                                                                          | ٥٦         | الواقعة    |
| ١٩٤        | ٤٣        | ﴿مِنْ بَحْمُورٍ﴾                                                                                                                    | ٥٦         | الواقعة    |
| ١٩٤        | ٤٤        | ﴿لَا بَارِدٌ وَلَا كَرِيمٌ﴾                                                                                                         | ٥٦         | الواقعة    |
| ١٩٥، ١٩٣   |           | ﴿لَمْ يَأْتِكُمْ إِلَيْهَا الصَّابُونُ الْمَكْدُبُونُ لَا لَكُونُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَوْمَرٍ﴾                                     | ٥٦         | الواقعة    |
| ١٧         | ٧٩        | ﴿إِنَّمَا أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمِنْزِنَ أَمْ نَحْنُ أَنْزَلْنَا لَنَا مِنَ الْمِنْزِنَ﴾                                          | ٥٦         | الواقعة    |
|            |           | ﴿أَفَرَبِيدُ الْمَاءَ الَّذِي تَشَرِّبونَ إِنَّمَا أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمِنْزِنَ أَمْ نَحْنُ أَنْزَلْنَا لَنَا مِنَ الْمِنْزِنَ﴾ | ٥٦         | الواقعة    |
| ١٧٧، ٢٧    | ٧٠-٦٨     | ﴿أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشَكُّرُونَ﴾                                                                                                   | ٥٦         |            |
| ١٧٢        |           |                                                                                                                                     |            |            |
| ١٨٣        | ١٢        | ﴿بُشِّرِيكُمُ الْيَوْمَ جَنَّتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْنَاهَا الْأَنْهَرُ﴾                                                                | ٥٧         | الحديد     |
|            |           | ﴿أَعْلَمُوا أَنَّا لَحِيَةُ الدُّنْيَا لَعْبٌ وَلَهُوَ وَزِيَّةٌ وَتَفَاخِرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ﴾                                | ٥٧         | الحديد     |
| ٧١         | ٢٠        | ﴿وَتَلَكَ الْأَمْتَلُ تَصْرِيْهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْفَكِرُونَ﴾                                                              | ٥٩         | الحشر      |
| ٥١         | ٢١        | ﴿كَتَلَ الْحِمَارِ يَخْمَلُ أَسْفَارًا﴾                                                                                             | ٦٢         | الجمعة     |
| ١١٣        | ٥         | ﴿إِنَّ اللَّهَ بِلَغْ أَمْرَهُ﴾                                                                                                     | ٦٥         | الطلاق     |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                                                                    | اسم السورة | رقم السورة |
|------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|
| ١٣٦        | ٥         | ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَبِّحٍ وَجَعَلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيْطَنِ﴾                                                                  | الملك      | ٦٧         |
| ١٧٤        | ٣٠        | ﴿قُلْ أَرَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَورًا فَنَّ يَأْتِيكُمْ بِمَا لَوْمَتُمْ﴾                                                                         | الملك      | ٦٧         |
| ١١٧        | ٤٨        | ﴿فَأَنْذِرْ لِيَكُرْ رَبِّكَ وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْمُؤْنَةِ﴾                                                                                            | القلم      | ٦٨         |
| ١١٦        | ٤٨        | ﴿وَلَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْمُؤْنَةِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ﴾<br>﴿وَلَا أَنْ تَذَرَّكُمْ نِعْمَةٌ مِنْ رَبِّهِ لَتُنَذَّ بِالْعَرَاءِ وَهُوَ مَدْمُومٌ﴾ | القلم      | ٦٨         |
| ١٢٢        | ٤٩        | ﴿كُلُوا وَاشْرِبُوا هَنِيَّا بِمَا أَشْفَقْتُمْ فِي الْأَيَّامِ الْخَالِيَّةِ﴾                                                                              | الحقة      | ٥٥         |
| ١٨٩        | ٢٤        | ﴿فَقُلْتُ أَسْتَغْفِرُ رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا يُرْسِلُ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِذْرَارًا﴾                                                          | نوح        | ٧١         |
| ١٧٦، ٧٨    | ١٢-١٠     | ﴿وَقَالَ شُرْبَتْ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكُفَّارِنَ دَيَارًا﴾                                                                                   | نوح        | ٧١         |
| ١٧٧        |           | ﴿وَقَالَ شُرْبَتْ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكُفَّارِنَ دَيَارًا﴾                                                                                   | نوح        | ٧١         |
| ٨٨، ٨٧     | ٢٦        | ﴿وَالَّوْ أَسْتَقْدَمُوا عَلَى الظَّرِيفَةِ لَأَسْتَقْنِهِمْ مَمَّا عَدَّا لِتَقْتِلُهُمْ فِيهِ﴾                                                            | الجن       | ٧٢         |
| ١٧٣        | ١٧        | ﴿وَطَعَامًا ذَا عُصَمَةً﴾                                                                                                                                   | المزمل     | ٧٣         |
| ١٩٥        | ١٣        | ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَكُنْ شَفَّافًا مِنْ شَفَّافِ شَفَّافِ﴾                                                                                                     | القيامة    | ٧٥         |
| ١٤         | ٣٧        | ﴿فَجَعَلَ مِنْهُ الْأَرْجُونَ الْدَّكَرَ وَالْأَنْجَنَ﴾                                                                                                     | القيامة    | ٧٥         |
| ٢٩         | ٣٩        | ﴿عَيْنَكَ يَتَرَبَّبُ إِلَيْهَا عِبَادُ اللَّهِ يُمْحَرِّجُونَهَا تَقْبِيجًا﴾                                                                               | الإنسان    | ٧٦         |
| ١٨٩        | ٦         | ﴿عَيْنَكَ يَتَرَبَّبُ إِلَيْهَا عِبَادُ اللَّهِ يُمْحَرِّجُونَهَا تَقْبِيجًا﴾                                                                               | الإنسان    | ٧٦         |
| ١٩١        | ١٨        | ﴿عَيْنَافِنَاهَا شَمَنَ سَلَبِيلًا﴾                                                                                                                         | المرسلات   | ٧٦         |
| ١٦٨        | ٢٧        | ﴿وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوْسَى شَمِيْخَتْ وَأَسْفَنْتْكُمْ مَاهَ فُرَاتَهَا﴾                                                                                   | المرسلات   | ٧٧         |
| ٢٧         | ٢٧        | ﴿وَأَسْفَنْتْكُمْ مَاهَ فُرَاتَهَا﴾                                                                                                                         | المرسلات   | ٧٧         |

| رقم الصفحة | رقم الآية | نص الآية                                                                                                 | اسم السورة | رقم |
|------------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|
|            |           | المرslات ﴿إِنَّ الْمُنَّفِّعَةِ فِي طَلَلٍ وَعَيْنٍ وَفَوْكَةٍ مِنَ يَشْتَهُونَ﴾                         |            | ٧٧  |
| ١٨٥        | ٤٤        | ﴿وَمَا يَشْتَهُونَ﴾                                                                                      |            |     |
| ١٧         | ١٤        | ﴿وَأَزَّلْنَا مِنَ الْمُتَعَمِّرَتِ مَاهَ نَجَابًا﴾<br>﴿لَا يَدْعُونَ فِيهَا بَرَدًا لَا شَرَابًا إِلَّا | النَّبَاءُ | ٧٨  |
| ١٩٣        | ٢٥-٢٤     | ﴿حَيْسًا وَغَسَافًا﴾                                                                                     |            |     |
| ١٦١، ١٥٨   | ٦         | ﴿وَإِذَا أَلْهَمْ رُشْرَشَتِ﴾                                                                            | التكوير    | ٨١  |
| ١٦٢        | ٣         | ﴿وَإِذَا أَلْهَمْ فُجْرَتِ﴾                                                                              | الانفطار   | ٨٢  |
| ١٩٠        | ٢٦-٢٥     | ﴿يَسْقَوْنَ مِنْ رَحِيقٍ مَخْتُومٍ خَتَمْ مِنْكِ﴾                                                        | المطففين   | ٨٣  |
| ١٩١        | ٢٧        | ﴿وَمَرْأَتْهُ مِنْ تَسْنِيَةِ﴾                                                                           | المطففين   | ٨٣  |
| ٢٨         | ٧-٥       | ﴿فَلَيَنْظُرِ الْإِنْسَنُ يَمَّ ثُلَقَ ثُلَقَ بَيْنَ مَأْوَ دَافِقِ﴾                                     | الطارق     | ٨٦  |
| ٤٦         | ١٢        | ﴿وَالْمَاءُ ذَاتُ الْأَقْعَدِ وَالْأَرْضُ ذَاتُ الْأَصْبَعِ﴾                                             | الطارق     | ٨٦  |
| ١٨         | ١٢        | ﴿فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَّةٌ﴾                                                                               | الغاشية    | ٨٨  |
| ٩١         | ١٢        | ﴿إِذَا أَبْعَثْ أَشْقَنَهَا﴾                                                                             | الشمس      | ٩١  |
|            |           | ﴿تَزَرِّعُهُمْ بِحِجَارَقِ مِنْ سِجِيلٍ فَعَاهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولِ﴾                                    | الفيل      | ١٠٥ |
| ١٧٩        | ٥-٤       | ﴿رَحْلَةَ الشَّيَاءِ وَأَصْبَيفَ﴾                                                                        | قرיש       | ١٠٦ |
| ٢٠         | ٢         | ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ﴾                                                                       | الكوثر     | ١٠٨ |

## فهرس الأحاديث الشريفة

| رقم الحديث | نص الحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | رقم الصفحة |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ١          | إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الْجَنَّةَ، وَأَهْلُ التَّارِ يَقُولُ اللَّهُمَّ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ مِّنْ إِيمَانٍ فَأَخْرِجُوهُ...<br>أَنَّ رَجُلًا دَخَلَ الْمَسْجِدَ يَوْمَ جُمُعَةَ مِنْ بَابِ كَانَ نَحْوَ دَارِ الْقَضَاءِ...                                                                                           | ١٨٦        |
| ٢          | أَنَّ فَرْطُكُمُ عَلَى الْحَوْضِ فَمِنْ وَرَدْ شَرْبَ مِنْهُ، وَمِنْ شَرْبِ مِنْهُ لَمْ يَظْمَأْ أَبْدًا...<br>أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدِمَ الْمَدِينَةَ فَوَجَدَ الْيَهُودَ صِيَامًا يَوْمَ عَاشُورَاءِ...<br>إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ بَيْنَ يَدِيهِ رَكْوَةً أَوْ عُلْبَةً... | ١٧٧        |
| ٣          | أَنَّ فَرْطُكُمُ عَلَى الْحَوْضِ فَمِنْ وَرَدْ شَرْبَ مِنْهُ، وَمِنْ شَرْبِ مِنْهُ لَمْ يَظْمَأْ أَبْدًا...<br>أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدِمَ الْمَدِينَةَ فَوَجَدَ الْيَهُودَ صِيَامًا يَوْمَ عَاشُورَاءِ...<br>إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ بَيْنَ يَدِيهِ رَكْوَةً أَوْ عُلْبَةً... | ١٨٨        |
| ٤          | إِنْ قَدْرَ حَوْضِي كَمَا بَيْنَ آيَةٍ وَصَنْعَاءَ مِنَ الْيَمِنِ...<br>بَيْنَمَا رَجُلٌ يَفْلَأُ مِنَ الْأَرْضِ، فَسَمِعَ صَوْتًا                                                                                                                                                                                                                      | ١٠٢        |
| ٥          | بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي فَأَشْتَدَّ عَلَيْهِ الْعَطْشُ، فَنَزَلَ بَيْنَ رَأْسِهِ فَشَرِبَ مِنْهَا...<br>بَيْنَمَا أَنَا أَسْبِرُ فِي الْجَنَّةِ إِذَا أَنَا بَيْهِ حَافَتَاهُ قِبَابُ الدُّرُّ الْمُجَوَّفِ...                                                                                                                                         | ٣٢         |
| ٦          | بَيْنَمَا مُوسَى فِي مَلَأٍ مِّنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ جَاءَهُ رَجُلٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٨٨        |
| ٧          | فِي سَحَابَةِ اسْقِي حَدِيقَةٍ فَلَانِ...                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١٧٨        |
| ٨          | بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي فَأَشْتَدَّ عَلَيْهِ الْعَطْشُ، فَنَزَلَ بَيْنَ رَأْسِهِ فَشَرِبَ مِنْهَا...<br>بَيْنَمَا أَنَا أَسْبِرُ فِي الْجَنَّةِ إِذَا أَنَا بَيْهِ حَافَتَاهُ قِبَابُ الدُّرُّ الْمُجَوَّفِ...                                                                                                                                         | ١٩٢        |
| ٩          | بَيْنَمَا مُوسَى فِي مَلَأٍ مِّنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ جَاءَهُ رَجُلٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٨٨        |
| ١٠         | ٢٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |

|     |                                                                                                                                                                                                                     |    |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ١٠٥ | <p>فَقَالَ هُلْ تَعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ...<br/>...تُمْ يُرْسِلُ اللَّهُ أَوْ قَالَ يُنْزِلُ اللَّهُ مَطْرًا كَانَهُ الظَّلُّ أَوِ الظَّلُّ...</p>                                                                 | ١١ |
| ٦٩  | <p>الْحَمْى مِنْ فِيْحَ جَهَنَّمْ فَأَبْرُدُوهَا بِالْمَاءِ.</p>                                                                                                                                                    | ١٢ |
| ٣٣  | <p>الْطَّهُورُ شَطْرُ إِيمَانِ.</p>                                                                                                                                                                                 | ١٣ |
| ٢٩  | <p>حَوْضِي مِسْيَرَةُ شَهْرٍ وَزَوْبَاهُ سَوَاءُ مَاْوَهُ</p>                                                                                                                                                       | ١٤ |
| ١٨٨ | <p>أَبِيسُنْ مِنْ الْوَرْقِ وَرِيحَهُ أَطِيبُ مِنْ الْمَسْكِ...<br/>...فَإِذَا جَاءَ الَّذِي يُسَخِّرُهَا وَجَدَهَا مُنْخَرِقَةً</p>                                                                                | ١٥ |
| ١٠٩ | <p>فَجَاجَوْرَهَا فَأَصْلَحُوهَا بِخَشْبَةٍ...<br/>...فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللَّهَ فَسَلُوْهُ الْفِرْدَوْسَ فَإِنَّهُ</p>                                                                                             | ١٦ |
| ١٨٦ | <p>أَوْسَطُ الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ وَقَوْفَهُ عَرْشُ الرَّحْمَنِ وَمِنْهُ تَعَجَّرُ أَنْهَارُ الْجَنَّةِ...<br/>...فَاضْطَرَبَ الْحُوْرُ فِي الْمُكْتَلِ حَتَّى</p>                                        | ١٧ |
| ١٠٧ | <p>خَرَجَ مِنَ الْمُكْتَلِ فَسَقَطَ فِي الْبَحْرِ...</p>                                                                                                                                                            | ١٨ |
| ١٠٨ | <p>فَانْطَلَقَ الْخَضِيرُ وَمُوسَى يَمْشِيَانَ عَلَى سَاحِلِ الْبَحْرِ...</p>                                                                                                                                       | ١٩ |
| ١٢٤ | <p>...تَكَلَّمُ أَبُو بَكْرٍ فَأَعْرَضَ عَنْهُ ثُمَّ تَكَلَّمُ عُمَرُ...<br/>فُرِحَ سَقْفِي وَأَنَا بِمَكَّةَ فَنَزَّلَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ</p>                                                           | ٢٠ |
| ٣٠  | <p>فَفَرَّجَ صَدْرِي ثُمَّ غَسَلَهُ بِمَاءِ زَمْزَمَ...<br/>قَامَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ خَطِيبًا فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ فَسُئَلَ أَيُّ النَّاسِ أَعْلَمُ فَقَالَ أَنَا أَعْلَمُ قَالَ فَعَنَّ</p>              | ٢١ |
| ١٠٥ | <p>اللَّهُ عَلَيْهِ إِذَا لَمْ يَرُدَّ الْعِلْمَ إِلَيْهِ...<br/>مَاءُ زَمْزَمَ لِمَا شُرِبَ لَهُ.</p>                                                                                                              | ٢٢ |
| ٣٤  | <p>مَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُمَّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ضَاحِكًا حَتَّى أَرَى مِنْهُ لَهْوَاتِهِ إِنَّمَا كَانَ يَبْسَمُ...<br/>مَثَلُ مَا يَعْنِي اللَّهُ بِهِ مِنَ الْهُدَى وَالْعِلْمِ كَمَثَلِ</p> | ٢٣ |
| ١٧٩ | <p>الْعَيْثِ الْكَبِيرِ أَصَابَ أَرْضًا...<br/>... وَجَاءَ عُصْفُورٌ فَوَقَعَ عَلَى حَرْفِ السَّفِيَّةِ</p>                                                                                                         | ٢٤ |
| ٦٦  | <p>فَنَقَرَ فِي الْبَحْرِ نَقْرَةً...<br/>... وَلِقَابُ قَوْسِ أَحْدَكُمْ مِنَ الْجَنَّةِ، أَوْ مَوْضِعُ قِيدِ</p>                                                                                                  | ٢٥ |
| ١٠٩ | <p>- يَعْنِي سَوْطَهُ - خَيْرُ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا...-</p>                                                                                                                                                 | ٢٦ |
| ١٨٤ |                                                                                                                                                                                                                     |    |

## فهرس الأعلام المترجم لهم في الرسالة

| الاسم أو اللقب أو الكنية | تاريخ الولادة | تاريخ الوفاة | رقم الصفحة |
|--------------------------|---------------|--------------|------------|
| الألوسي                  | ١٢١٧          | ١٢٧٠ هـ      | ١١٨        |
| الأموي                   | -             | ٢٧٧ هـ       | ١٢٦        |
| أنس بن مالك              | ١٠ ق هـ       | ٩٣ هـ        | ١٧٧        |
| جعفر الصادق              | ٨٠            | ١٤٨ هـ       | ١٥٤        |
| أبو جهل                  | -             | ٥٢ هـ        | ١٢٣        |
| الحسن البصري             | ٣٣            | ١١٠ هـ       | ١٧٦        |
| حكيم بن حزام             | -             | ٥٤ هـ        | ١٢٧        |
| حمزة بن عبد المطلب       | ٥٤ ق هـ       | ٣ هـ         | ١٢٧        |
| ابن حوقل                 | -             | ٣٥٠ هـ       | ٤٠         |
| الزجاج                   | ٢٤١           | ٣١١ هـ       | ٥٨         |
| الزمخشي                  | ٤٦٧           | ٥٣٨ هـ       | ٢٩         |
| سعد بن عباده             | -             | ١٤ هـ        | ١٢٤        |
| أبو سفيان                | -             | ٣١ هـ        | ١٢٣        |
| سيد قطب                  | ١٣٢٤          | ١٣٨٧ هـ      | ١١٣        |
| الطبرى                   | ٢٢٤           | ٣١٠ هـ       | ١٢٠        |
| ابن عباس                 | ٣ ق هـ        | ٦٨ هـ        | ١١٥        |

| الاسم أو اللقب أو الكنية | تاريخ الولادة | تاريخ الوفاة | رقم الصفحة |
|--------------------------|---------------|--------------|------------|
| الفخر الرازي             | ٥٤٤           | ٦٠٦ هـ       | ٨٠         |
| ابن قيم الجوزية          | ٦٩١           | ٧٥١ هـ       | ٣٤         |
| ابن كثير                 | ٧٠١           | ٧٧٤ هـ       | ١٢١        |
| الكسائي                  | -             | ١٨٩ هـ       | ٨٦         |
| مجاهد                    | ٢١            | ١٠٤ هـ       | ٥٦         |
| ابن المقفع               | -             | ١٤٢ هـ       | ٨٤         |
| نابليون                  | ١٧٦٦          | ١٨٢١ م       | ١٤٦        |

## فهرس المصطلحات والألفاظ والأماكن التي تم تعریفها

| رقم الصفحة | المصطلحات الألفاظ | رقم الصفحة | المصطلحات والأماكن |
|------------|-------------------|------------|--------------------|
|            | والأماكن          |            | والأماكن           |
| ١٨٣        | الآتن             | ١٧٩        | أبایل              |
| ١٩         | أودية             | ١٧٢-١٤٨    | الأجاج             |
| ١١٠        | أيلة              | ٨٤         | الأجرام السماوية   |
| ١١١        | إيليا             | ٣٣         | الارتکاریا         |
| ١٧         | البئر             | ١٥         | أرض                |
| ١١٩        | بابل              | ١٣٣        | إسفنج              |
| ٧٩         | باسقات            | ٦٠         | إعصار              |
| ١٦         | البحر             | ١٨٩        | أفنان              |
| ١٤٥-٥٨     | البحر اللمجي      | ١٧٨        | الأكام             |
| ٤٧-١٤      | البرد             | ٣٤         | إلكزیما            |
| ١٤٦        | البرزخ            | ١٥٩        | الأكسجين           |
| ٦٢-٢٠      | البرق             | ١٥٢        | آلہ السدس          |
| ١٢٤        | برک الغماد        | ١٨٧        | امتحشوا            |
| ١٩         | برکات             | ١٠٤        | إنبجاس الماء       |
| ١٥٩        | البركان           | ١٠٤        | انفجار الماء       |

| المصطلحات الألفاظ | رقم الصفحة | المصطلحات الألفاظ | رقم الصفحة | الصفحة     |
|-------------------|------------|-------------------|------------|------------|
| والأماكن          |            | والأماكن          |            | رقم الصفحة |
| البغش             | ١٥         | دلنا              | ١٤٦-١١٩    |            |
| البلع             | ٨٤         | الدورة الدموية    | ٣٢         |            |
| الترايب           | ٢٨         | الربوة            | ٥٣         |            |
| ترعة              | ٤٠         | رتق               | ١٩         |            |
| تسنيم             | ١٩١        | رحمة              | ١٩         |            |
| التشقق            | ٥٦         | رحيق              | ١٩٠        |            |
| التكثيف           | ٤٦         | الرزق             | ١٩         |            |
| الثلج             | ٤٧         | الرعد             | ٦٢-٢٠      |            |
| الجب              | ١٧         | الركام المزني     | ٤٧         |            |
| الجزر             | ١٢٤        | ركوة              | ٣٢         |            |
| الجودي            | ٨٥         | رهوا              | ١٠١        |            |
| جبر               | ٣٥         | الروماتزم         | ٣٥         |            |
| الجيولوجيا        | ١٦٠        | الزيد             | ٦٤-٢٠      |            |
| حجارة من سجيل     | ١٧٩        | الزرنيخ           | ٣٥         |            |
| حجرًأ محجورًأ     | ١٤٨        | ال القوم          | ١٩٣        |            |
| حرة               | ١٧٨        | الزهرى            | ٣٦         |            |
| الحصيد            | ٦٨         | سبأ               | ٤١         |            |
| حمماً             | ١٨٧        | السباخ            | ٣٧         |            |
| حمورابي           | ٣٩         | الحُفَّب          | ١٠٦        | ١٩٥-١٩٣    |
| الحيم             | ١١٢        | السحاب            | ١٦         |            |
| الحيتان           | ١١٤        | السحاب العقيم     | ١٧٠        |            |
| خاصئين            | ٢٦         | السحاب البساطي    | ١٦٩        |            |
| الخسوف            | ١١٨        | السحاب الركامية   | ١٦٨        |            |
| خليج              |            |                   |            |            |

| رقم الصفحة | المصطلحات الألفاظ | رقم الصفحة | المصطلحات الألفاظ |
|------------|-------------------|------------|-------------------|
| والأماكن   |                   |            |                   |
| ١٧٨        | الظراب            | ٥٧-١٥      | السراب            |
| ١٤٣        | الظلل             | ١٧٧        | سلع               |
| ٥٧         | الظما             | ١٩٤        | السموم            |
| ٣٢         | علبة              | ٣٩         | السمريون          |
| ١٩٠        | العنبر            | ١٨         | السيل             |
| ١٨         | العين             | ٢٠         | الشتاء            |
| ٣١         | غاز الأوزون       | ١٥         | الشراب            |
| ٤٥         | غالون             | ١٧٨        | شرجة              |
| ١٧٣        | الغدق             | ١١٢        | شرعاً             |
| ١٩٣        | الغساق            | ١٢٥        | الشن              |
| ٢٦         | الغلاف الجوي      | ٦٢         | الصاعقة           |
| ١٧         | الغمام            | ٦١         | الصفوان           |
| ١٧٤        | غوراً             | ٢٨         | الصلب             |
| ١٤         | الغيث             | ٦١         | صلداً             |
| ٨٤         | غيض الماء         | ٢٩         | صهراً             |
| ٨١-١٨      | فار التنور        | ٦٢ - ١٥    | الصيб             |
| ١٤٨        | فرات              | ٢٦         | الضباب            |
| ١٤٠        | الفلك المشحون     | ١٧٨        | الضراب            |
| ١٣٨        | الفلك المواخر     | ١٠٧        | الطاقي            |
| ٣٩         | الفيقيون          | ١١٠        | طبرية             |
| ٨١         | الفوران           | ٧٠ - ١٥    | الطل              |
| ٣٩         | القارة            | ٦٩         | طلع               |
| ١٧٧        | قرعة              | ١١٩        | الظمي             |
| ٤٠         | قناة              | ٢١         | الطاوفان          |

| رقم الصفحة  | المصطلحات الألفاظ | رقم الصفحة | المصطلحات الألفاظ  |
|-------------|-------------------|------------|--------------------|
|             |                   | والأماكن   | والأماكن           |
| ١٧          | المعصرات          | ١٩٠        | الكافور            |
| ١٨          | المغتسل           | ٣٥         | كالوريد الصوديوم   |
| ١٤          | المني             | ٩٤         | الكافن             |
| ١٩٣         | المهل             | ١٧٠-١٧     | الكشف              |
| ١٤٤-١٤٣-١٤٢ | المورج            | ٣٥         | كلورور الماغنيسيوم |
| ١١٩         | ميناء             | ٣٩         | الكتناعيون         |
| ١٨          | النبع             | ١٨٧        | الكوثر             |
| ٤٧          | الندى             | ٢٦         | الكيماء            |
| ١٣          | النطفة            | ١٣٣        | اللؤلؤ             |
| ٣٥          | التقرس            | ١٦٦        | اللقاء             |
| ١٦          | النهر             | ١٣         | الماء              |
| ١٣٩         | النوء             | ١٧٤        | ماء معين           |
| ١١٦         | نيرو              | ٥١         | المثل              |
| ١٥٩         | الهيدروجين        | ١٠٦        | مجمع البحرين       |
| ١٩٤         | الهيم             | ١٩٠        | مختوم              |
| ٤٧-١٥       | الوابل            | ١٤٤-٤٢     | المد والجزر        |
| ١٧٩-١٤      | الودق             | ١٧٦        | مدراراً            |
| ١٩٤         | اليحوم            | ١١١        | مدن                |
| ٨١-١٦       | اليم              | ١٣٣        | المرجان            |
| ٣٥          | اليود             | ٤٥         | المرجل             |
|             |                   | ١٧         | مزن                |
|             |                   | ١٤٦        | مستوى سطح البحر    |
|             |                   | ١٤         | المطر              |
|             |                   | ١٧٠        | المطر الصناعي      |

## فهرس المراجع

### القرآن الكريم

- (١) ابراهيم: نجيب ميخائيل - مصر والشرق الأدنى القديم - طبعة ١٩٦٣ دار المعارف.
- (٢) ابن الأثير: عز الدين أبي الحسن الشيباني - أسد الغابة في معرفة الصحابة - دار إحياء التراث العربي - بيروت - لبنان.
- (٣) الألوسي: أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود - روح المعاني في تفسير الكتاب العظيم والسبع المثاني - دار إحياء التراث العربي - بيروت.
- (٤) البار: د. محمد علي - الأمراض الجنسية أسبابها وعلاجها - دار المنار للنشر والتوزيع - جده - السعودية.
- (٥) بافقية: محمد عبد القادر - تاريخ اليمن القديم - بيروت لبنان ١٩٨٥.
- (٦) البخاري: أبو عبدالله محمد بن إسماعيل - صحيح البخاري - اعتنى به أبو صهيب الكرمي - طبعة ١٤١٩ هـ ١٩٩٨ م - بيت الأفكار الدولية للنشر والتوزيع - الرياض.
- (٧) البغدادي: إسماعيل باشا - هدية العارفين أسماء المؤلفين وأثار المصنفين من كشف الظنون - دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان.
- (٨) البغوي: أبو محمد الحسين بن مسعود الفراء الشافعي - تفسير البغوي المسمى معالم التنزيل - إعداد وتحقيق خالد عبد الرحمن العك ومروان سوار - الطبعة الأولى ١٩٨٦ - دار المعرفة - بيروت.
- (٩) البقاعي: برهان الدين أبو الحسن إبراهيم بن عمر - نظم الدرر في تناسب

- الآيات والسور - خرج آياته وأحاديثه ووضع هرامشه عبد الرزاق غالب المهدى - الطبعة الأولى ١٩٩٥ - دار الكتب العلمية - بيروت.
- (١٠) - البنداق: د. محمد صالح - هداية الرحمن للفاظ وآيات القرآن - الطبعة الثانية ١٤٠١ هـ - ١٩٨١ م - دار الآفاق الجديدة - بيروت.
- (١١) - البوطي: د. محمد سعيد رمضان - فقه السيرة - الطبعة السابعة ١٩٧٨ - دار الفكر - بيروت.
- (١٢) - البيضاوى: ناصر الدين أبي سعيد عبد الله بن عمر بن محمد الشيرازي - أنوار التنزيل وأسرار التأويل الطبعة الأولى ١٩٨٨ - دار الكتب العلمية بيروت.
- (١٣) - توماس: دافيدباركس - بحث الماء يروي لك القصة ( الله يتجلى في عصر العلم ) تأليف: نخبة من العلماء الأمريكيين - أشرف على تحريره: جون كلوفر مونسما - ترجمة: د. الدمرداش عبد المجيد سرحان - راجعه وعلق عليه: د. محمد جمال الدين الفندي - الطبعة الثالثة ١٩٦٨ - الناشر: مؤسسة الحلبي وشركاه - القاهرة.
- (١٤) - تونى د. يوسف معجم المصطلحات الجغرافية ١٩٦٤ - دار الفكر العربي.
- (١٥) - جبر: أيمن عبد العزيز - روائع البيان لمعاني القرآن - الطبعة الأولى - دار الأرقام - عمانالأردن - راجعه: د. أحمد نوفل ود. أحمد شكري.
- (١٦) - جرانت: أوج ومارولد تمبرلى - أوروبا في القرنين التاسع عشر والعشرين ١٧٨٩ - ١٩٥٠ م ترجمة: بهاء فهمي عن الطبعة السادسة المنقحة - مؤسسة سجل العرب - القاهرة - مراجعة: د. أحمد عزت عبد الكريم.
- (١٧) - الجزائري: أبو بكر جابر - أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير - الطبعة الأولى ١٤١٦ هـ ١٩٩٥ م - مكتبة العلوم والحكم - المدينة المنورة.
- (١٨) - الجزائري: محمد داود - الإعجاز الطبي في القرآن والسنة - الطبعة الأولى ١٩٩٣ م - منشورات دار مكتبة الهلال - بيروت.
- (١٩) - الجلالين: جلال الدين محمد بن أحمد المحتلي وجلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي - تفسير الجلالين. دار المعرفة بيروت ١٤٠٢ هـ ١٩٨٢ م.
- (٢٠) - جماعة من الأطباء - المرشد الطبي الحديث ( دليل علمي صحي يعالج جميع الأمراض ) المكتبة الحديثة بيروت - مكتبة النهضة - بغداد أشرف على إعداد

- الكتاب: د. ماهر بشاي.
- (٢١) - الجميلي: د. السيد - الإعجاز الطبي في القرآن - الطبعة الأولى - ١٩٨٥ - دار ومكتبة الهلال بيروت.
- (٢٢) - جوده: د. جوده حسين - جغرافية البحار والمحيطات - دار النهضة العربية - بيروت ١٩٨١.
- (٢٣) - الجوهرى: إسماعيل بن حماد - الصحاح - تاج اللغة وصحاح العربية - تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار - الطبعة الثانية - بيروت ١٣٩٩ هـ - ١٩٧٩ دار العلم للملايين - بيروت.
- (٢٤) - حبنكه: عبد الرحمن حسن الميداني - الأمثال القرآنية ( دراسة وتحليل وتصنيف ورسم لأصولها وقواعدها ومناهجها ) - الطبعة الأولى - ١٤٠٠ هـ - ١٩٨٠ م دار القلم - دمشق - بيروت
- (٢٥) - حجازي: د. محمد محمود - التفسير الواضح - الطبعة الرابعة ١٣٨٨ هـ ١٩٦٨ م - مطبعة الاستقلال الكبرى - القاهرة.
- (٢٦) - حسن: د. حسن إبراهيم - تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي - الطبعة السابعة ١٩٦٤ - دار الأندلس - بيروت.
- (٢٧) - الحلاق: د. حسان - دراسات في تاريخ الحضارة الإسلامية - الطبعة الأولى ١٩٨٧ - دار النهضة العربية للطباعة والنشر - بيروت.
- (٢٨) - الحليبي الشافعى: علي بن برهان الدين - السيرة الحلبية - المكتبة الإسلامية بيروت - لبنان.
- (٢٩) - حمدة: محمد علي - من أساليب البيان في القرآن الكريم - الطبعة الأولى - ١٩٧٨ - جمعية عمال المطابع التعاونية - عمان.
- (٣٠) - الحمصي: محمد حسن - قرآن كريم تفسير وبيان مع أسباب النزول للسيوطى - دار الرشيد - دمشق - بيروت.
- (٣١) - الحموي: شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الحموي الرومي البغدادي. معجم البلدان - الطبعة الأولى ١٩٩٦ - دار صادر - بيروت.
- (٣٢) - الحميري: محمد عبد المنعم - الروض المعطار في خبر الأقطار (معجم جغرافي مع فهارس شاملة ) حققه: د. إحسان عباس - الطبعة الثانية ١٩٨٤ م -

مكتبة بيروت - لبنان.

- (٣٣) - ابن حنبل: أحمد - مسنن الإمام أحمد المتوفى ٢٤١ هـ باقي مسنن المكثرين - الناشر - دار المعارف - مصر ١٩٨٠.
- (٣٤) - حوقل: أبو القاسم النصيبي - صورة الأرض - الطبعة الثانية - دار صادر - بيروت.
- (٣٥) - حوى: سعيد - الأساس في التفسير - دار السلام - الطبعة الأولى ١٤٠٥ هـ - ١٩٨٥ م - القاهرة - ص- ب: ١٦١ غوريه.ت ٩٣٥٦٤٤ - حلب.
- (٣٦) - أبو حيان الأندلسي: محمد بن يوسف - تفسير البحر المحيط - ٦٥٤ - ٧٥٤ هـ الطبعة الثانية ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م دار الفكر.
- (٣٧) - الخازن: علاء الدين بن محمد بن إبراهيم البغدادي - لباب التأويل في معاني التنزيل - الطبعة الأولى - ١٩٩٥ - دار الكتب العلمية - بيروت.
- (٣٨) - الخالدي: د. صلاح عبد الفتاح - البيان في إعجاز القرآن - دار عمار -الأردن.
- (٣٩) - خان: وحيد الدين - الإسلام يتحدى - تعريب ظفر الإسلام خان - مراجعة وتحقيق: د. عبد الصبور - الطبعة الثانية ١٩٧٣ م دار البحوث العلمية.
- (٤٠) - خباط: يوسف - معجم المصطلحات العلمية والفنية ( عربي - فرنسي - إنجليزي - لاتيني ) دار لسان العرب - بيروت لبنان.
- (٤١) - خضر: د. عبد العليم عبد الرحمن - الظواهر الجغرافية بين العلم والقرآن - الطبعة الثالثة - ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧ - دار العون للنشر والتوزيع - جده.
- (٤٢) - الخطيب: د. عماد إبراهيم ود. هشام إبراهيم الخطيب وخلود أبو رمان الخطيب - الكيمياء الحيوية ١ + ٢ + ٣ - الناشر: مكتبة دار الثقافة للنشر - عمان -الأردن.
- (٤٣) - ابن خلكان: أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر ٦٠٨ - ٦٨١ هـ - وفيات الأعيان وأبناء أبناء الزمان - حققه: د. إحسان عباس - دار الثقافة بيروت - لبنان.
- (٤٤) - الدرة: محمد علي طه - تفسير القرآن الكريم وإعرابه وبيانه - دار الحكمة دمشق - بيروت ١٩٨٥.
- (٤٥) - الذهبي: شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان - سير أعلام النبلاء - الطبعة التاسعة ١٤١٣ هـ ١٩٩٣ م - مؤسسة الرسالة - بيروت.
- (٤٦) - الرازي: محمد بن أبي بكر بن عبد القادر-مختار الصحاح -مكتبة لبنان ١٩٨٦ م.

- (٤٧) - الراغب الأصفهاني: أبو القاسم الحسين بن محمد - المفردات في غريب القرآن  
تحقيق وضبط: محمود خليل عيتاني - الطبعة الأولى ١٤١٨ هـ ١٩٩٨ م - دار  
المعرفة - بيروت - لبنان.
- (٤٨) - رضا: محمد رشيد - تفسير القرآن الحكيم المشهور بتفسير المنار - الطبعة  
الرابعة - ١٣٧٣ هـ أصدرتها: دار المنار - مصر.
- (٤٩) - روحة: د. أمين - الروماتزم - شقاوئه وشفاؤه - دار القلم - بيروت - لبنان.
- (٥٠) - الزحيلي: د. وهبة - القصة في القرآن (هدایة وبيان) - الطبعة الأولى ١٩٩٢  
دار الخير - بيروت.
- (٥١) - الزركلي: خير الدين - الأعلام (قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من  
العرب والمستعمرات والمستشرقين) الطبعة السادسة ١٩٨٤ - دار العلم للملايين.
- (٥٢) - الزقة: د. عبد الرحيم أحمد - القرآن الكريم المعجزة الخالدة - بحوث المؤتمر  
الأول المعقود بمدينة السلام - بغداد ٢٦-٢١ رمضان - ١٤١٠ هـ ٢١-  
نisan - ١٩٩٠ م - وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية.
- (٥٣) - الزمخشري: أبو القاسم جار الله محمود بن عمر بن محمد - الكشاف عن حقائق  
غواص التنزيل وعيون الأقوايل في وجوه التأويل - رتبه وضبطه وصححه:  
محمد عبد السلام شاهين - الطبعة الأولى ١٩٩٥ دار الكتب العلمية بيروت.
- (٥٤) - السبكي: د. زينب ود. يسري جبر - الدم ومشتقاته - مكتبة نهضة مصر - مصر.
- (٥٥) - السعدي: عبد الرحمن ناصر (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان)  
الطبعة الثانية ١٤١٤ هـ ١٩٩٣ م. حققه وضبطه ونسقه: محمد زهري النجار - دار  
النشر - عالم الكتب - بيروت.
- (٥٦) - سعود: د. رفيق - إعجازات حديثة علمية ورقمية في القرآن الطبعة الثانية - دار  
المعرفة - دمشق.
- (٥٧) - سليمان: محمد أحمد - القرآن. الطب - الطبعة الخامسة ١٩٨١ دار العودة بيروت.
- (٥٨) - سوسة: أحمد حضارة وادي الرافدين بين الساميين والسومنيين منشورات وزارة  
الثقافة والإعلام الجمهورية العراقية - دار الرشيد ١٩٨٠.
- (٥٩) - سيد قطب: التصوير الفني في القرآن - الطبعة السابعة ١٩٨٢ - دار الشروق -  
بيروت.

- (٦٠)- سيد قطب : في ظلال القرآن - طبعة ١٩٧٦ م - دار الشروق - بيروت.
- (٦١)- السيوطي: الإمام جلال الدين - الإنقان في علوم القرآن - مراجعة وتدقيق: سعيد المنزوو - الطبعة الأولى ١٩٩٦ - دار الفكر - بيروت.
- (٦٢)- الشؤون الإسلامية: وزارة الأوقاف في جمهورية مصر العربية-الم منتخب -أشرف على اصداره: د.محمد الأحمدى أبو النسور. الطبعة الحادية عشره -القاهرة - محرم ١٤٠٦ هـ سبتمبر ١٩٨٥ .
- (٦٣)- شرف: عبد العزيز طريح - الجغرافيا المناخية والنباتية - الطبعة الثامنة.
- (٦٤)- الشريف: د.عدنان -من علوم الأرض القرآنية (الثوابت العلمية في القرآن الكريم)الطبعة الأولى-١٩٩٣-دار العلم للملايين-بيروت.
- (٦٥)- الشعراوي: محمد متولي - معجزة القرآن - مكتبة التراث الإسلامي - مصر إعداد: محمد زين.
- (٦٦)- الشوكاني: محمد بن علي بن محمد - فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدرائية من علم التفسير - طبعه وصححه: أحمد عبد السلام - الطبعة الأولى ١٩٩٤ - دار الكتب العلمية - بيروت.
- (٦٧)- الصابوني: محمد علي - مختصر تفسير ابن كثير - دار القرآن الكريم - بيروت.
- (٦٨)- صالح: د. عبد المحسن من كل شيء موزون -الطبعة الأولى -١٩٨٤- عكاظ للنشر والتوزيع - السعودية.
- (٦٩)- الصالحي: محمد بن يوسف - سبل الهدي والرشاد في سيرة خير العباد - تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد و الشيخ علي محمود معرض - الطبعة الأولى ١٤١٤ هـ - ١٩٩٣ م - دار المكتبة العلمية - بيروت - لبنان.
- (٧٠)- صدقى: نعمة - معجزة القرآن - دار بو سلامه للطباعة والنشر والتوزيع.
- (٧١)- الصغير: د. محمد حسين علي - الصورة الفنية في المثل القرآني - دار الرشيد - الجمهورية العراقية ١٩٨١ . سلسلة دراسات ٢٨٨ .
- (٧٢)- الطباطبائي: السيد محمد حسين - الميزان في تفسير القرآن - الطبعة الثانية ١٣٩١ هـ ١٩٧١ م مؤسسة الأعلمى للمطبوعات - بيروت.
- (٧٣)- الطبرى: أبو جعفر محمد بن جرير - جامع البيان في تفسير القرآن-الطبعة الرابعة- دار المعرفة-بيروت.

- (٧٤) - طقوش: د. محمد سهيل - العثمانيون من قيام الدولة إلى الانقلاب عن الخلافة  
- دار بيروت ١٩٦٨.
- (٧٥) - طوبيا: د. سامي ود. نظير عريان - الكيمياء العامة وغير العضوية (العناصر اللافلزية الشائعة) - دار المعرفة بمصر.
- (٧٦) - الطوسي: محمد بن الحسن بن علي - تفسير التبيان - تحقيق وتنقح: أحمد حبيب قصیر العاملی ومتکبة الأمین - النجف ١٩٦٣.
- (٧٧) - ضيف: د. شوقي - سورة الرحمن وسور قصار (عرض ودراسة) دار المعارف  
- مصر - ١٩٧١.
- (٧٨) - عبد الصمد: محمد كامل: الإعجاز العلمي في الإسلام الطبعة الأولى -  
١٤١٠ هـ - ١٩٩٣ م - الناشر: الدار المصرية اللبنانية.
- (٧٩) - عبد العال: د. محمد عبد المنعم - نظرات إسلامية عن الأمراض الجلدية  
والتناسلية - الطبعة الأولى ١٩٨٥ دار السلام للطباعة والنشر.
- (٨٠) - عبده: الشيخ محمد - تفسير القرآن الكريم (جزء عم) - الطبعة الثانية - دار زيدون بيروت.
- (٨١) - عربي: محى الدين - تفسير القرآن الكريم - تحقيق: د. مصطفى غالب -  
الطبعة الثانية ١٩٧٨ م - دار الأندلس.
- (٨٢) - العسقلاني: أبو الفضل شهاب الدين أحمد بن علي بن محمد بن حجر - فتح  
الباري - الطبعة الثانية ١٩٨٥ - دار إحياء التراث العربي - بيروت.
- (٨٣) - ابن عطية: أبو محمد عبد الحق - المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز -  
الطبعة الأولى - الدوحة ١٩٨٤ - تحقيق وتعليق: عبد الله بن إبراهيم الأننصاري  
- والسيد عبد العال السيد إبراهيم.
- (٨٤) - علي: د. فاضل عبد الواحد - الطوفان في المراجع المسماوية - طبع على نفقة  
رئاسة جامعة بغداد.
- (٨٥) - أبو عوده: د. عوده - شواهد في الإعجاز القرآني (دراسة لغوية ودلالية) -  
الطبعة الأولى: ١٤١٦ هـ - ١٩٩٦ م - دار آفاق للنشر والتوزيع.
- (٨٦) - العيسوي: د. عبد الرحمن أمراض العصر ١٩٨٤ م - دار المعرفة الجامعية.
- (٨٧) - أبو العينين: د. حسن سيد أحمد ود. سيد حسن شرف الدين الأفیانوغرافیا -

- الطبيعية - دار المعارف ١٩٦٩ .
- (٨٨)- غربال: محمد شفيق ورفيقه مصطفى عامر ونخبة من العلماء - تاريخ الحضارة المصري الفرعوني - مكتبة النهضة المصرية.
- (٨٩)- غلينكا: الكيمياء العامة: ترجمة: د. عبد الحليم منصور وأحمد الحاج سعيد - مطبع وزارة الثقافة والسياحة والإرشاد القومي - دمشق ١٩٦٨ .
- (٩٠)- الغمراوي: محمد أحمد - الإسلام في عصر العلم ( الدين والرسول والكتاب ) - إعداد: د. أحمد عبد السلام الكرداني - الطبعة الأولى - ١٩٧٣ .
- (٩١)- الفخر الرازي: محمد بن عمر بن الحسين بن الحسن - التفسير الكبير - الطبعة الثالثة - دار إحياء التراث العربي - بيروت.
- (٩٢)- الفراهيدي: أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد - ١٠٠ - ١٧٥ هـ - العين تحقيق: د. مهدي المخزومي ود. إبراهيم السامرائي - دار مكتبة الهلال .
- (٩٣)- الفندي: د. محمد جمال الدين - الله والكون - الهيئة المصرية للكتاب ١٩٧٦ م.
- (٩٤)- فوستر: روبرت جـ- الجيولوجيا العامة - ترجمة: د. عبد القادر عابد ود. شاكر رسمي المقبل ود. سعد حسن البasha - منشورات مجمع اللغة العربية الأردني ١٩٨٠ .
- (٩٥)- الفيروز أبادي: مجد الدين محمد بن يعقوب- القاموس المحيط-دار الجيل- بيروت.
- (٩٦)- القاسم: محمود بن عبد الرؤوف - من جغرافية القصص القرآني - الطبعة الأولى ١٩٩٤ مـ-المكتبة الإسلامية-عمان.
- (٩٧)- القاسمي: محمد جمال الدين - محسن التأويل - الطبعة الأولى ١٨٣٠ هـ، ١٩٦٠ م.
- (٩٨)- القرطبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري - الجامع لأحكام القرآن - الطبعة الخامسة ١٩٩٦-دار الكتب العلمية بيروت.
- (٩٩)- القمي: محمد بن محمد - تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب - تحقيق: حسين ركاهي - الطبعة الأولى ١٤١١ هـ ١٩٩٠ مـ - مؤسسة الطبع والنشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي - طهران.
- (١٠٠)- قوش: د. سليمان عمر - الاكتشافات العلمية الحديثة ودلائلها في القرآن الكريم - الطبعة الأولى ١٩٨٧ - دار الحرمين الدوحة.
- (١٠١)- ابن قيم الجوزية: شمس الدين محمد بن أبي بكر - الأمثال في القرآن الكريم

- دار المعرفة للطباعة والنشر -بيروت لبنان.
- (١٠٢)- ابن قيم الجوزية: شمس الدين محمد بن أبي بكر - الطب النبوى - الطبعة الثانية ١٩٨٩ - دار الدعوة - الإسكندرية.
- (١٠٣)- ابن قيم الجوزية: شمس الدين محمد بن أبي بكر - الفوائد - دار الفكر - بيروت.
- (١٠٤)- كاون: روبرت - البحار وما فيها ( قصة الكشوف العلمية البحرية في ماضيها وحاضرها ومستقبلها ) ترجمة: د. عبد الحافظ حلمي - مؤسسة كل العرب - القاهرة ١٩٦٧.
- (١٠٥)- ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل القرشي الدمشقي - البداية والنهاية - الطبعة لثانية ١٩٩٠ مكتبة المعارف - بيروت.
- (١٠٦)- ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل القرishi الدمشقي - السيرة النبوية - تحقيق: مصطفى عبد الواحد - دار إحياء التراث - بيروت لبنان.
- (١٠٧)- ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل القرishi الدمشقي- تفسير القرآن العظيم - مكتبة دار التراث - القاهرة.
- (١٠٨)- ابن كثير: عماد الدين أبو الفداء إسماعيل القرishi الدمشقي - قصص الأنبياء - الطبعة الثانية - ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ م - المكتبة الثقافية.
- (١٠٩)- كينج: طومسون - الماء معجزة الطبيعة - ترجمة: زكريا فهمي - مراجعة - د. كمال الدين حكيم - دار الكرنك للنشر والتوزيع القاهرة - ١٩٦٤.
- (١١٠)-لين: فريديناند - كل شيء عن البحر - ترجمة: د. محمود محمد - مراجعة: د. كاظم منصور - الطبعة الثانية ١٩٦٦ - دار المعارف بمصر.
- (١١١)-ليوبلر: لوناب - الماء هو الأساس - ترجمة: د. رياض حامد الدباغ ومحمد شامل دحاح - الناشر: جيمس كيلي.
- (١١٢)- ابن ماجه: أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني المتوفى ٢٧٥ هـ - الناشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت.
- (١١٣)- محمد: د. محمد عبد القادر - الساميون في العصور القديمة - دار النهضة العربية - القاهرة ١٩٦٨ م.
- (١١٤)- محمد قطب: منهج الفن الإسلامي - الطبعة الثانية - دار القلم.

- (١١٥)- المراغي: أحمد مصطفى - تفسير المراغي - دار إحياء التراث العربي - بيروت.
- (١١٦)- منظور: أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم - لسان العرب - دار صادر -  
بيروت.
- (١١٧)- المودودي: أبو الأعلى - تفسير سورة النور - تعريب: محمد عاصم الحداد -  
دار الفكر.
- (١١٨)- مور: روث - الأرض التي نعيش عليها ( قصة الاكتشافات الجيولوجية )  
ترجمة: إسماعيل حقي - مراجعة وتدقيق: د. رفيق الخشاب ود. محمد رشيد -  
مكتبة المثنى - بغداد ١٩٦١.
- (١١٩)- ناصر: د. عبد الهادي - الكون والقرآن ( مدارسة عقلية وإيمانية ) الطبعة الأولى  
١٩٩٥ - المكتبة الأكاديمية.
- (١٢٠)- نخبة من أساتذة كلييات الطب بمصر: الأمراض الجلدية والحساسية - إعداد:  
محمد رفعت - دار المعرفة للطباعة والنشر - بيروت - لبنان.
- (١٢١)- النسفي: عبد الله بن أحمد بن محمود - مدارك التنزيل وحقائق التأويل - الطبعة  
الاولى ١٩٩٥ - دار الكتب العلمية - بيروت.
- (١٢٢)- النصيرات: إبراهيم حسن - ظواهر جغرافية في ضوء القرآن الكريم - الطبعة  
الثانية - ١٩٨١ - جمعية عمال المطابع التعاونية - عمان.
- (١٢٣)- نوفل: عبد الرزاق - الله والعلم الحديث - الطبعة الثانية - دار مصر للطباعة.
- (١٢٤)- النووي: الإمام محيي الدين - المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج - الطبعة  
الرابعة - ١٩٩٧ - دار المعرفة - بيروت.
- (١٢٥)- هشام: أبو محمد عبد الملك بن هشام - السيرة النبوية - دار الجيل -  
بيروت ١٩٧٥.
- (١٢٦)- هوایت: آن تیری - كل شيء عن الأنهر العظيمة في العالم ترجمة وتقديم:  
العميد ا - ح - محمد عبد الفتاح إبراهيم - إشراف ومراجعة: د. محمد صابر  
سليم - دار المعارف - مصر ١٩٦٤.
- (١٢٧)- هيتو: محمد حسن - المعجزة القرآنية ( الإعجاز العلمي والغيبى ) - الطبعة  
الأولى - ١٩٨٩ مؤسسة الرسالة - بيروت.
- (١٢٨)- M. EI - wokill - poweplant. technology - MCGRAW - HIL.

## ملخص البحث :

بعد دراسة وبحث موضوع الماء في القرآن الكريم يمكن تلخيص ما تضمنه هذا البحث من معلومات وأفكار على النحو التالي :  
التمهيد: ويتضمن أسماء وألفاظ الماء والتي لها علاقة بالماء مع شرح موجز لكل لفظ من هذه الألفاظ.

**الفصل الأول:** الماء والكون: ويتضمن هذا الفصل المعلومات والأفكار التالية :  
إن الماء عماد الحياة وعليه ترتكز، وإن نقصان الماء أو زيادته عن القدر اللازم يعني وجود اختلال في نظام الكون وتدهور في حياة الكائنات الحية، وقد ثبت أن الماء من أهم وسائل العلاج وهذا وما أثبته العلم ودعا إليه القرآن.  
أن للماء الأثر الكبير والدور الفعال في قيام الحضارات؛ فعن طريق البحار اتصل الإنسان بأخيه الإنسان في أرجاء المعمورة، وبالماء يبني الزرع وتتمو الصناعات، وتزدهر حياة الإنسان.

هناك إرتباط وثيق بين الماء والهواء، كما أن هناك تشابهاً بينهما؛ وهذا ما دل عليه العلم وصرح به القرآن قبل ذلك.

**الفصل الثاني:** من خلال الماء تم ضرب عدٍ من الأمثل القرآنية والتي من خلالها تم إظهار الإيمان والحق بأجلٍ معانيهما وإظهار الكفر والنفاق والباطل بأبشع الصور، بحيث يخلص المرء في النهاية إلى الحق والتفور من الباطل دون أن يحس بهذا الإتجاه أو ذاك.

**الفصل الثالث:** بُرِزَ دور الماء واصحًا في أحداث القصة ونتائجها؛ فمن خلال الماء أهلك الله الطغاة والمجرمين ورحم المؤمنين، ومن خلال الماء أيضًا ظهرت المعجزات وخوارق العادات مع أنبياء الله ورسله، وبالماء ابْتَلَى الله أممًا وجماعات.

**الفصل الرابع:** تجلى ذكر البحار والأنهار في عدد من آيات كتاب الله؛ فقد تحدث القرآن الكريم عن صيد البحر واستخراج الحلبة من العذب والمالح، كما تحدث القرآن عن الفلك وحالها في البحر، وتحدث القرآن أيضًا عن الإعجاز العلمي في البحار والأنهار كوصفه ظلام البحر وأمواجه وبرزخية البحار، وكذلك قرن القرآن الكريم في

عدد من آياته بين ذكر البر والبحر. وقد تم ترتيب عناوين لهذه الآيات الكريمة؛ كعلم الله ما في البر والبحر، والاهداء، وحال الانسان بين الرخاء والشدة، وظهور الفساد في البر والبحر، وأخيراً أخبر القرآن الكريم عن مصير البحار يوم القيمة.

**الفصل الخامس: السحاب والسماء**؛ من مظاهر إعجاز القرآن ذكر القرآن لحقائق علمية في الرياح والسحاب وربطه بينهما؛ كتلقيح الرياح للسحاب والنبات - كما قرن القرآن بين الجبال ونزول الماء وهذا ما أيده العلم - ثم إن ذكر القرآن الكريم لأنواع من السحاب والتفريق بينهما دليل على إعجاز القرآن؛ فسحاب ينزل برداً، وسحاب يخرج منه الودق، وسحاب عقيم لا يمطر أبداً.

وقد ربط القرآن الكريم كذلك بين الماء وطاعة الله، وظهر من خلال آياته أن الماء قد يكون فتنة وقد يكون عذباً، وأن نزول الماء واستقراره على ظهر الأرض لم يكن إلا أمراً مقدوراً في غاية من الدقة والحكمة.

**الفصل السادس: من أحسن أنواع النعيم في الجنة الماء**؛ فقد أكرم الله نبيه محمد عليه السلام بالحوض الذي لا يظمأ شاربه، وأكرمه بالجنة بنهر الكوثر، وأكرم الله كذلك عباده بأنهار الجنة وعيونها وشرابها، وإن من أشد ألوان العذاب في النار ماءها الذي بلغ الغاية في التن والحرارة؛ فالماء في الآخرة نعيم لأهل الجنة وشقاء على أهل النار.

## **ABSTRACT OF SUBJECT**

Having searched the question of water in the «holly koran», we can summarise what this research includes in terms of information and ideas as follow:-

Preface: the preface includes names and utterances of water as well as a brief explanation for each utterance.

### **Chapter one : «water and the universe»**

This chapter includes the follwing information and thoughts:

Water is the pillar of life upon it life is based. either overshortage or overincrease of water means a confusion in the system of the universe and a dedine in the life of living thing. it has been proved that water has the greatest effect and effective role in establishing the civilizations. it is water with which the human race communicated all over the world. It is water by which plants grow and inclutries develop and life prospers.

There is a strong connection between water and air, and also there is a similarity between them - this what science has proved and what the Holly koran had stated befor that.

### **Chapter two**

Many examples have been told through water and through it faith and pledge meaning fully have been shown as well as showing the unfidelity and hypocrisy in their uglist pictures so that the man ends to longing for pledge and for alienation from the devil without feeling of both directions.

### **Chapter three**

The role of water has appeared more graphically in the events of the story and its conclusion. Through water , God annihilated tyrants and criminals and had mercy upon believers. Through water , miracles and supernatural hapbits appeared to the messengers and prophets. Through water, God examined groups and nations.

### **Chapter Four**

The mention of seas and rivers has appeared on a number of the Holly Koran verses. It has talked about seas fishing and the exraction of ornaments from sweet and salty. Also the Holly Koran has talked about the ships and their state in the sea and about the scientific inimitability in seas and rivers; such as describing the sea darkness and ripples as well as the intervals of the seas. In addition the Holly Koran associated the mention of land with that of sea. Such as God awarness of land and sea , the human guidance in the sea, the state of the human being between prosperity and misery , the appearance of corruption in land and sea and finally the Holly Koran has told about the desting of seas in

the doomsday.

### **Chapter five**

Clouds and sky are aspect of inimitability in the Holy Koran , It has mentioned scientific facts in clouds and sky and the connection between them such as the inoculation of the clouds and plants by the wind, also the «Holy Koran» has connected between mountains and the falling of rain and this has been supported by science. Also, the Holly Koran has differentiated between sorts of clouds: as clouds which fall hails, clouds by which meadows are grown and barren clouds which never rain.

Moreover, the Holy Koran has connected between water and the obedience of God, and it has appeared through its verses thatwater could be a trail or an agony and that the fall and stability of water on the surface of the earth was nothing but a destined matter of accuracy and wisdome.

### **Chapter Six**

One of the best gifts in the paradise is water. God has honored his prophets Mohammad peace upon him with a basin whose drinkers never get thirsty and honored him with «AL-Kwathar» (a river in the paradies), Also God has honored his slaves with heaven rivers and its spring and drinks. One of the strongest sort of agony in the hell is water which reached the highest degree of stinking and heat. Then water could be a heaven for believers and misery for unbelievers.

## فهرس المحتوى

| رقم الصفحة | الموضوع                                       |
|------------|-----------------------------------------------|
| ٥          | شكر وتقدير                                    |
| ٧          | المقدمة                                       |
| ٧          | سبب اختيار الموضوع                            |
| ٨          | الجهود السابقة                                |
| ٨          | منهج البحث                                    |
| ٨          | محتوى الرسالة                                 |
| ١٣         | تمهيد                                         |
| ١٣         | ألفاظ الماء في القرآن الكريم                  |
| ١٧         | ألفاظ قرآنية تدل على الماء                    |
| ١٩         | ألفاظ قرآنية تدل على الماء وغيره              |
| ٢٠         | ألفاظ قرآنية لها علاقة بالماء                 |
| ٢٣         | الفصل الأول: الماء والكون                     |
| ٢٥         | المبحث الأول: الماء والحياة بين القرآن والعلم |
| ٢٥         | أثر الماء في الحياة                           |
| ٢٧         | الإنسان والماء                                |
| ٢٨         | وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ ذَائِبٍ مِنْ مَاءٍ     |

|    |                                                                    |
|----|--------------------------------------------------------------------|
| ٢٩ | الماء والنسب                                                       |
| ٢٩ | الماء والطهارة                                                     |
| ٣٠ | ماء السماء ظهور                                                    |
| ٣١ | التداوي بالماء                                                     |
| ٣٤ | عيون وآبار فيها العلاج                                             |
| ٣٦ | أثر الماء في جسم الكائن الحي                                       |
| ٣٦ | الماء في الطبيعة بقدر                                              |
| ٣٨ | <b>المبحث الثاني: دور الماء في التاريخ والحضارة</b>                |
| ٣٨ | تمهيد                                                              |
| ٤٠ | حضارة وادي النيل                                                   |
| ٤١ | سد مأرب                                                            |
| ٤٢ | استخدام الإنسان للمياه                                             |
| ٤٤ | <b>المبحث الثالث: دورة الماء في الطبيعة</b>                        |
| ٤٤ | الهواء والماء                                                      |
| ٤٦ | أشكال الماء الذي ينزل من السماء                                    |
| ٥١ | <b>الفصل الثاني: الأمثال التي ذُكر فيها الماء في القرآن الكريم</b> |
| ٥١ | تمهيد                                                              |
| ٥٣ | <b>المبحث الأول: المثل المائي للمؤمنين</b>                         |
| ٥٣ | النفقة                                                             |
| ٥٥ | <b>المبحث الثاني: المثل المائي للكافرين</b>                        |
| ٥٥ | دعاء الكافرين                                                      |
| ٥٥ | القلوب القاسية                                                     |
| ٥٧ | أعمال الكافرين                                                     |
| ٦٠ | <b>المبحث الثالث: المثل المائي للمنافقين</b>                       |
| ٦٠ | أعمال المنافقين                                                    |

|    |                                                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| ٦٢ | حال المنافقين .....                                               |
| ٦٤ | <b>المبحث الرابع: المثل المائي للحق والباطل</b>                   |
| ٦٧ | المبحث الخامس: المثل المائي للدنيا .....                          |
| ٧٣ | <b>الفصل الثالث: الماء في القصص القرآني</b> .....                 |
| ٧٧ | تمهيد .....                                                       |
| ٧٨ | <b>المبحث الأول: الماء في قصة نوح عليه السلام</b> .....           |
| ٧٨ | تمهيد .....                                                       |
| ٧٨ | نوح يدعو قومه إلى الاستغفار .....                                 |
| ٧٨ | نوح يصنع الفلك .....                                              |
| ٨١ | بدء الطوفان .....                                                 |
| ٨٢ | حوار نوح مع ابنه .....                                            |
| ٨٣ | نهاية الطوفان .....                                               |
| ٨٧ | هل الطوفان كان عاماً؟ .....                                       |
| ٩٠ | <b>المبحث الثاني: الماء في قصة صالح عليه الصلاة والسلام</b> ..... |
| ٩٠ | تمهيد .....                                                       |
| ٩٠ | سبب قسمة الماء .....                                              |
| ٩١ | الاعتداء على الناقة .....                                         |
| ٩٣ | <b>المبحث الثالث: الماء في قصة موسى وفرعون</b> .....              |
| ٩٣ | تمهيد .....                                                       |
| ٩٤ | فرعون يبحث عن موسى .....                                          |
| ٩٥ | أم موسى تلقى موسى في اليم .....                                   |
| ٩٦ | نجاة موسى وهو طفل من اليم .....                                   |
| ٩٦ | ورود موسى ماء مدين .....                                          |
| ٩٨ | موسى يدعو فرعون إلى الإسلام .....                                 |
| ٩٩ | انفلاق البحر وغرق فرعون وجنته .....                               |

|                                                                    |     |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| الطفان .....                                                       | ١٠٣ |
| انفجار الماء من الحجر .....                                        | ١٠٤ |
| <b>المبحث الرابع: الماء في قصة موسى والخضر عليهما السلام</b> ..... | ١٠٥ |
| تمهيد .....                                                        | ١٠٥ |
| سبب لقاء موسى والخضر عليهما السلام .....                           | ١٠٥ |
| مجمع البحرين .....                                                 | ١٠٦ |
| لقاء موسى بالخضر .....                                             | ١٠٧ |
| خرق السفينة .....                                                  | ١٠٨ |
| الخضر يضرب لموسى مثلاً مائياً لقلة علمهما .....                    | ١٠٩ |
| <b>المبحث الخامس: قصة القرية التي كانت حاضرة البحر</b> .....       | ١١٠ |
| تمهيد .....                                                        | ١١٠ |
| موقع القرية .....                                                  | ١١٠ |
| انتهاك اليهود لحرمة اليوم المقدس .....                             | ١١١ |
| مسخ المعتدين .....                                                 | ١١٣ |
| أثر المسخ .....                                                    | ١١٤ |
| <b>المبحث السادس: الماء في قصة يوئيل</b> .....                     | ١١٦ |
| تمهيد .....                                                        | ١١٦ |
| ابتلاء يوئيل بالحوت .....                                          | ١١٧ |
| المكان الذي التقم فيه الحوت يوئيل .....                            | ١١٨ |
| يوئيل في بطن الحوت .....                                           | ١١٩ |
| المكان الذي نبذ فيه الحوت يوئيل .....                              | ١٢٠ |
| <b>المبحث السابع: قصة الماء في غزوة بدر</b> .....                  | ١٢٣ |
| تمهيد .....                                                        | ١٢٣ |
| الأنصار مستعدون لأن يخوضوا البحر .....                             | ١٢٤ |
| ماء بدر مكان تقصي الأخبار .....                                    | ١٢٤ |

|          |                                                                        |
|----------|------------------------------------------------------------------------|
| ١٢٥..... | نزول الماء من السماء وسيطرة المسلمين على ماء بدر .....                 |
| ١٢٩..... | <b>الفصل الرابع: البحار والأنهار في القرآن الكريم .....</b>            |
| ١٣١..... | <b>المبحث الأول: صيد البحر واستخراج الحلي من البحار والأنهار .....</b> |
| ١٣١..... | تمهيد .....                                                            |
| ١٣١..... | صيد الأسماك .....                                                      |
| ١٣٢..... | الحوت .....                                                            |
| ١٣٣..... | الإسفنج .....                                                          |
| ١٣٤..... | اللؤلؤ .....                                                           |
| ١٣٤..... | المرجان .....                                                          |
| ١٣٥..... | استخراج الحلي من البحار والأنهار .....                                 |
| ١٣٧..... | <b>المبحث الثاني: الفلك التي تجري في البحر .....</b>                   |
| ١٣٧..... | تمهيد .....                                                            |
| ١٣٧..... | نعمـةـ الـفـلـك .....                                                  |
| ١٣٧..... | الفلك آيةً من آيات الله تعالى .....                                    |
| ١٣٩..... | تشبيه الفلك بالجبال .....                                              |
| ١٤٠..... | الفلك المشحون .....                                                    |
| ١٤٠..... | الرياح والفلك .....                                                    |
| ١٤٢..... | <b>المبحث الثالث: الإعجاز العلمي في البحار والأنهار .....</b>          |
| ١٤٢..... | أمواج البحار .....                                                     |
| ١٤٢..... | ١- أمواج الرياح والعواصف .....                                         |
| ١٤٣..... | ٢- أمواج الزلازل .....                                                 |
| ١٤٤..... | ٣- أمواج المد والجز .....                                              |
| ١٤٥..... | ظلام البحار .....                                                      |
| ١٤٦..... | برزخية البحار .....                                                    |
| ١٤٦..... | التقاء البحار بالبحار .....                                            |

|                                                                     |  |
|---------------------------------------------------------------------|--|
| التقاء الأنهر العذبة بالبحار الملحة ..... ١٤٨                       |  |
| التقاء الأنهر العذبة بالأأنهر الملحة ..... ١٤٩                      |  |
| استخراج الخلية من الماء العذب ..... ١٤٩                             |  |
| <b>المبحث الرابع: الآيات التي ذُكر فيها البحر مع البر ..... ١٥١</b> |  |
| علم الله ما في البر والبحر ..... ١٥١                                |  |
| الاهتداء ..... ١٥٢                                                  |  |
| الإنسان بين الرخاء والشدة ..... ١٥٣                                 |  |
| ظهور الفساد في البر والبحر ..... ١٥٥                                |  |
| <b>المبحث الخامس: مصير البحار يوم القيمة ..... ١٥٨</b>              |  |
| <b>الفصل الخامس: السحاب والسماء ..... ١٦٣</b>                       |  |
| <b>المبحث الأول: الرياح والسحاب والإعجاز العلمي فيما</b>            |  |
| الرياح والسحاب ..... ١٦٥                                            |  |
| إثارة السحاب ونزول الماء ..... ١٦٥                                  |  |
| وظائف الرياح ..... ١٦٦                                              |  |
| تلقيح السحاب ..... ١٦٦                                              |  |
| تلقيح النبات ..... ١٦٧                                              |  |
| علاقة الجبال بنزول الماء ..... ١٦٨                                  |  |
| أنواع السحب ..... ١٦٨                                               |  |
| السحب الركامية ..... ١٦٨                                            |  |
| السحب البساطي ..... ١٦٩                                             |  |
| السحب العقيم ..... ١٧٠                                              |  |
| المطر الصناعي ..... ١٧٠                                             |  |
| <b>المبحث الثاني: الماء والسماء وعلاقتهما بطاعة الله ..... ١٧٢</b>  |  |
| تمهيد ..... ١٧٢                                                     |  |
| فتنة الماء ..... ١٧٣                                                |  |

|     |                                                     |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ١٧٥ | نزول الماء من السماء بقدر .....                     |
| ١٧٥ | ارتباط نزول الماء بالتقوى .....                     |
| ١٧٦ | الماء والاستغفار .....                              |
| ١٧٧ | الاستسقاء .....                                     |
| ١٧٨ | الماء والصدقة .....                                 |
| ١٧٨ | السحاب: قد يكون رحمة وقد يكون عذاباً .....          |
| ١٧٩ | مطر العذاب .....                                    |
| ١٨١ | <b>الفصل السادس: الماء يوم القيمة .....</b>         |
| ١٨٣ | <b>المبحث الأول: الماء في الجنة .....</b>           |
| ١٨٣ | أنهار الجنة .....                                   |
| ١٨٦ | منبع أنهار الجنة .....                              |
| ١٨٧ | نهر الكوثر .....                                    |
| ١٨٨ | عيون الجنة .....                                    |
| ١٩٠ | شراب أهل الجنة .....                                |
| ١٩٢ | <b>المبحث الثاني: الماء في النار .....</b>          |
| ١٩٢ | استغاثة أهل النار بأهل الجنة للحصول على الماء ..... |
| ١٩٣ | طعام وشراب أهل النار .....                          |
| ١٩٧ | <b>الخاتمة .....</b>                                |
| ١٩٩ | فهرس الآيات القرآنية .....                          |
| ٢٢٠ | فهرس الأحاديث الشريفة .....                         |
| ٢٢٢ | فهرس الأعلام .....                                  |
| ٢٢٤ | فهرس المصطلحات والألفاظ والأماكن .....              |
| ٢٢٨ | فهرس المراجع .....                                  |
| ٢٣٨ | ملخص المبحث .....                                   |
| ٢٤٠ | ملخص باللغة الانجليزية .....                        |
| ٢٤٢ | <b>فهرس المحتوى .....</b>                           |